96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

En revanche, la fin de ce manuel fournit, sous forme d’importantes annexes, d’utiles indications :
sur la langue et la littérature arabes, sur la forme du nom et la titulature, sur le calendrier musul-
man. On trouve ensuite une minuticuse et longue chronologie, du IV® siécle & 1979. Enfin, une
abondante bibliographie, thématique et sélective, donne de nombreuses et précieuses indications,
orientées, principalement, mais non exclusivement, vers des ouvrages en langue allemande.

Car reste ’essentiel. Cette introduction a [’histoire de I’Islam, qui est d’une utilité incontestable,
méme si tous les chapitres ne présentent pas un égal intérét, est écrite en allemand; elle s’adresse
donc essentiellement 4 un public germanophone. Pour leur part, les étudiants et jeunes chercheurs
francophones ont a leur disposition d’autres manuels et ouvrages introductifs qui apportent
des informations analogues.

Frangoise MICHEAU
(Université de Paris I)

Juan VernEr, El Islam y Europa. Barcelona, El Albir Universal, 1982. 212 p.

Bref exposé des relations culturelles entre ’Islam et I’Europe au cours des siécles, cet ouvrage
a les qualités et les défauts de son genre, pour qui connait I’ccuvre de Juan Vernet. Ce livre porte
sur les relations culturelles ayant existé entre ces deux mondes, de la période classique jusqu’en
1882, date de I’occupation de I’Egypte par les Anglais. En 213 pages, il est impensable d’exposer
toute la richesse d’un tel sujet, dont chaque chapitre a fait I’objet de théses plus développées.
Mais ce compendium un peu restreint donne envie de se plonger dans les autres ouvrages et
recherches de I’auteur afin de satisfaire sa curiosité ainsi aiguisée.

Divisé en neuf chapitres, I’ouvrage expose en premier lieu « La naissance de I'Islam », ses
relations avec les techniques étrangéres, au cours des premiéres conquétes, par I'intermédiaire
des artisans captifs, et des organisations administratives des pays conquis. S’attardant sur le
régne d’al-Ma’miin, auteur justifie sa politique d’achat & prix d’or des manuscrits des sages
de I’Antiquité, la fondation du Bayt al-hikma et ’hellénisation de la science arabe, par une vision
en songe d’Aristote, lui conseillant de s’adonner a 1’étude de la science grecque. Les Omeyyades
et les Aglabides sont présentés comme les introducteurs de la civilisation arabe en Europe. La
naissance d’une culture arabo-andalouse sous “Abd al-Rahman II semble devoir, d’aprés 1’au-
teur, éclipser la culture mozarabe d’inspiration isidorienne, ce qui ne me semble pas tout a fait
fondé, vu le dynamisme manifesté par le courant mozarabe au cours des XI-XII® s. et par la
suite. Cordoue est 1'unique capitale ol se manifestent les cultures byzantines, arabes et occi-
dentales.

Le deuxiéme chapitre : « La formation de la science et de la culture arabe » débute par la
présentation du Coran comme texte d’information sur le niveau culturel des Arabes. Analyse
des allusions & diverses méthodes ou croyances en relation avec les cultures de I’Antiquité, et
des chemins par lesquels elles sont parvenues aux oreilles du Prophéte. L’auteur présente I’in-
fluence de la culture babylonienne & travers la Bible, le Talmud et Ibn WahSiyya, courroie de
transmission directe entre la science mésopotamienne et égyptienne de la science a travers les

BCAI 3 (1986) J. Vernet: El Islam y Europa, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

trois Hermeés. A c6té de cette transmission indirecte de la science a I'Islam, existe celle basée
sur les traductions écrites des langues anciennes 4 D’arabe, permettant I’accés 2 la littérature
grecque, syriaque, pehlevie, sanscrite, sans en faire un modéle pour sa propre littérature. La
péninsule ibérique semble avoir été I’'unique lieu du monde arabe ol se réalisérent des traductions
du latin & I’arabe. A la transmission provenant d’Orient s’unit en Espagne une autre trans-
mission, de type occidental et roman, qui atteint son apogée avec le régne de “Abd al-Rahman II1.
Les avancées scientifiques et technologiques de Cordoue entrérent rapidement en Europe aux
IX® et X* siécles, par ’intermédiaire des commergants et des moines mozarabes. Ce bref cha-
pitre ne peut faire oublier la richesse de développement que I’auteur avait précédemment donnée
a ce théme dans son ouvrage : La cultura hispano-arabe en Oriente y Occidente, Barcelona, Ariel-
Historia, 1978, 391 p.

Un troisiéme chapitre est consacré aux « Apports arabes a la culture européenne aux VIIIe-
X¢ sigcles ». Les contacts culturels entre les arabes et les européens débutérent durant la premiére
moitié du IX® siécle, au-deld de la conception que 1’Occident se faisait de 1’Orient 2 travers la
chanson de Roland. A partir du XI°, la supériorité culturelle littéraire des Arabes se manifeste
en Europe dans la chanson et la poésie. Par contre les connaissances scientifiques ne peuvent
s’assimiler qu’a travers des textes écrits permettant de connaitre ce que I’Europe recut de 1’Orient.
L’auteur étale alors les divers arguments des arabisants espagnols présentant d’al-Andalus une
physionomie trés distincte de celle de la Mésopotamie, de I’Egypte et de la Perse, comme patrie
d’innovations rapidement transposées au reste de I’Europe, et qui pouvaient seulement naitre
de P’heureuse conjonction de la civilisation indo-européenne (latine) avec une autre sémitique
(arabe) : les chiffres arabes, les moulins 4 vent, la conservation de la neige, la captation des eaux
par foggara, la réintroduction de la connaissance des astrolabes, la transmission de la médecine
au X* siécle. Mais I’apport le plus marquant réalisé par les Arabes & I’évolution de I’histoire de
I’Europe durant cette période fut I'introduction de I’or dans son économie appauvrie. Ce théme
aurait mérité d’étre discuté a la lumiére des recherches de Maurice Lombard dans son ouvrage :
Monnaie et histoire d’Alexandre & Mahomet, Paris, Mouton, 1971, 233 p. Par ailleurs, traiter
en quelques lignes de la conception de I’Orient en Occident, & la lumiére des chansons de geste,
parait bien léger aprés la lecture de I'ouvrage de Paul Bancourt, Les musulmans dans les chansons
de geste du cycle du Roi, Marseille, J. Lafitte, 1982, 2 vol., 1079 p.

Le quatriéme chapitre, « L’4ge d’or de la culture musulmane : 1000-1453 », reprend les grands
thémes de Ihistoire de I’Espagne musulmane, tels que nous les connaissons depuis les publica-
tions de Lévi-Provengal, tout en soulignant la valeur aléatoire d’une systématisation de 1’Histoire
en périodes. Aprés I’installation du califat de Cordoue, le désir d’étudier les apports de I’Anti-
quité se fait plus pressant, et les capitales des Taifas se transforment en centres intellectuels. C’est
la période la plus propice & I’étude des sciences. L’existence de contacts politico-culturels entre
chrétiens et musulmans au cours du XI* siécle donne naissance & des traductions de I’arabe au
latin, par la traduction & haute voix en langue « romance ». Le XII® siécle est celui ol se réalise
le plus grand nombre de traductions de 1’arabe au latin et & I’hébreu, a Toléde, sous le patronage
de I’archevéque Raymond (1125-1152).

Intitulé « Littérature et Philosophie », le cinquiéme chapitre établit un paralléle entre les poésies
arabe et européenne. Les thémes de 1’'amour platonique et les diverses figures typiques de la

13

BCAI 3 (1986) J. Vernet: El Islam y Europa, recensé par V. Lagardére )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

poésie provencgale ont des antécédents dans I’école poétique du Higaz. Si la question d’une
influence possible de la poétique arabe sur celle de ’Europe n’est pas tranchée, en revanche,
Iinfluence des Arabes sur I’Europe n’est pas douteuse en matiére de prose narrative. L’auteur
considére la nouvelle comme un sous-produit des Mille et une nuits. Les premiers contacts
remontent a la fin du XI° siécle, quand Mosé Sefardi — converti au christianisme sous le nom
de Pedro Alfonso — écrivit en latin sa Disciplina clericalis, dans laquelle il inclut une série d’apo-
logues orientaux qui seront repris par Boccace, Arcipreste de Hita et d’autres. A partir du XIV®,
Iinfluence de la littérature arabe se fait sentir dans toutes les littératures européennes. Passant
de la littérature a la philosophie et a la théologie, Juan Vernet signale les échanges d’idées entre
le monde occidental et le monde musulman : cet affrontement dialectique va donner naissance
a une méthode discursive dont les principaux représentants seront Ramon Lull et Juan de
Ségovia,

Le sixiéme chapitre consacré aux « Sciences exactes » (Mathématique et Astronomie) résume
les apports des traductions latines procédant de ’arabe, & partir du XI°, pour les régles d’appli-
cation des nombres a une arithmétique mercantile, sans compter les découvertes algébriques et
trigonométriques. Cet exposé rend peu compte de la richesse des recherches antérieures publiées
par Juan Vernet, mais encourage a un approfondissement plus conséquent du sujet, tel qu’il a
pu étre abordé par R. Rashed, dans Entre Arithmétique et Algébre, Recherches sur Ihistoire des
Mathématiques arabes, Paris, Les Belles Lettres, 1984, 321 p. (1),

Mémes remarques pour le septiéme chapitre intitulé ; « Les sciences de la nature et la techni-
que ». En physique, les apports arabes dépendaient du degré de développement dont jouissaient
ces diverses branches : nul en électricité et magnétisme, aléatoire en dynamique, important en
optique. Les contacts avec I’Europe en ce domaine furent notables du fait de ’ceuvre d’Ibn
al-Haytam, traduite en latin par Vitélo (1269). La chimie ou alchimie fut victime de la lutte,
parall¢le dans les deux mondes chrétien et musulman, des scientifiques contre les traditionnistes.
Les traités d’agriculture connurent un développement extraordinaire en Espagne & partir du
XI° siécle. Ce domaine a été abordé de fagcon magistrale par I’étude de Lucie Bolens, Les méthodes
culturales au Moyen-Age d’aprés les traités d’agronomie andalous : traditions et techniques, Genéve,
Ed. Médecine et Hygiéne, 1974, 266 p. La médecine, la zoologie, la botanique bénéficiérent de
la grande extension territoriale de ’Empire de I’'Islam et des grands voyages de ses géographes
et commergants. On ne peut que regretter que 1’auteur ne fasse pas référence aux trois volumes
d’André Miquel sur La géographie humaine du monde musulman, Paris, Mouton, 1980. Enfin
I’auteur consacre quelques lignes a ’utilisation de I’artillerie et de la poudre, I’amélioration
des techniques de communication et de navigation.

Le titre du huitiéme chapitre : « L’hégémonie turque et la décadence de I’Islam (1453-1797) »
n’est pas approprié, me semble-t-il, & son contenu. L’auteur y traite surtout de la politique coerci-
tive des Asturies ayant motivé 1’émigration de nombreux mudejars, grenadins ou non, vers
I’Afrique du Nord. Cette émigration eut de grandes conséquences culturelles sur le nord de
I’Afrique, du fait de Ia transmission des courants littéraires esthétiques, culturels et idéologiques,
influencés par 1I’Europe.

() Cf. Annales Islamologiques XXI (1985), p. 362.

BCAI 3 (1986) J. Vernet: El Islam y Europa, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

Dans le dernier chapitre, « L’Europe et I’Islam », Juan Vernet insiste sur le fait qu’au XVIII®
sicle, I’Islam n’eut pas conscience de son entrée en décadence. Les Turcs et les Marocains col-
lectionnent victoires et défaites dans leurs affrontements avec les puissances européennes. Parfois
ils emploient a leur service des chrétiens réfugiés politiques ou immigrés, de plus ou moins grand
renom, tel le baron de Ripperda. Pour ces « conseillers techniques », il n’y avait 14 aucune nou-
veauté : les scientifiques, artistes et ingénieurs se mettaient au service des puissances qui leur
assuraient les plus grandes facilités pour développer leurs travaux.

Cet ouvrage, en somme, est plus un essai de vulgarisation sur les échanges culturels entre ’Orient
et ’Occident, aux franges de I’Islam, qu’une présentation de I’Islam face & I’Europe, tel que son
titre pouvait le laisser augurer. Il a le mérite de donner envie d’en savoir plus, mais ses références
bibliographiques auraient mérité d’étre plus étendues.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Daniel Pipes, Slave Soldiers and Islam, the Genesis of a Military System. Yale University
Press, 1981. In-8°, 246 p.

Il n’est sans doute pas sans signification que deux essais historiques aient été publiés presque
en méme temps sur le phénoméne mamluk. On a déja lu dans ce Bulletin critique 1) un compte
rendu du livre de P. Crone, Slaves on horses, The Evolution of the islamic Polity, paru en 1980.
C’est de I’année suivante que date I'ouvrage de D. Pipes. Dans les deux cas, ce sont les mamluks
de I’époque abbasside classique qui sont au centre du débat. Mais il est évident que I’attention
qu’on leur a accordée a pour raisons le développement ultérieur de I’institution mamluke et
Porganisation d’un Etat mamluk au Proche-Orient entre le milieu du XIII® et le début du XVI®
siécle. Et il est également évident que cette institution n’est plus analysée comme un accident
dans I’histoire des peuples musulmans, ou un élément d’exotisme, mais comme un des aspects les
plus significatifs de la cité médiévale en Islam (cf. P. Crone, Slaves on horses, chap. 11). C’est
ce qui a donné a ces deux ouvrages un grand retentissement, en particulier auprés de certains
politologues anglo-saxons. Voila qui justifie que 1’on revienne sur un livre écrit il y a quelques
années déja.

L’ouvrage débute par une introduction bréve (p. Xir & xxvir) mais fort importante ott D. Pipes
présente une catégoric de I’analyse, qu’il a forgée lui-méme, exprimée par 1’adjectif islamicate
(différent d’islamic) et qui lui sert & qualifier un certain nombre de phénomeénes socio-culturels
liés & la civilisation musulmane (nous risquerions, & I’islamité) sans I’étre nécessairement de
fagon directe a I’Islam lui-méme. Parmi ces phénomeénes, Pipes place & coup siir la séparation
des sexes, le role culturel dévolu a la mémoire, mais peut-&tre aussi la division des villes musul-
manes en quartiers ethniques, la préférence donnée a la cavalerie sur I’infanterie dans I’armée

) Annales Islamologiques XXI (1985), pp. 317-319.

BCAI 3 (1986) J. Vernet: El Islam y Europa, recensé par V. Lagardére )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



