1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 89

Aubert MARTIN, Averroés, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote (Tafsir
ma ba'd at-tabi‘at), Livre Lam-Lambda, traduit de ’arabe et annoté. Paris, Les Belles
Lettres, 1984. 16 x 28 cm., 308 p.

M. Aubert Martin s’est proposé une tiche difficile en entreprenant la traduction du Commen-
taire d’Ibn Rusd au XII* livre de la Métaphysique d’Aristote, dernier des livres de cette ceuvre
commenté par Averroés, lequel ne semble pas avoir disposé de la traduction des livres M et N.
La traduction d’A.M. parait la méme année que la traduction anglaise du méme livre due a
M. Ch. Genequand (Ibn Rushd’s Metaphysics, a translation with Introduction of Ibn Rushd’s
Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Lam, Brill-1984) recensée plus haut (p. 87)
par Mlle Van Riet.

Le Grand Commentaire d’Averroés a la Métaphysique est évidemment une ceuvre capitale
pour ’histoire de la philosophie d’Aristote en Occident et I’une des pierres angulaires pour 1’édi-
fice de la pensée médiévale. 1l est presque acquis chez les historiens des textes qu’il a été traduit
en latin avec les autres grands Commentaires de la Physique, du Traité du Ciel et du Monde, et
du Traité de I’Ame moins de trente ans (entre 1220-1230) aprés la mort du Philosophe de
Cordoue (voir I'étude récente du Pére R.A. Gauthier, « Notes sur les débuts du premier ¢ Aver-
roisme ’ », Rev. des Sc. Phil. et Théol. t. 66, Juil. 1982 et 1983). Le livre Lambda est décisif chez
Aristote pour la recherche d’une cause premiére du mouvement (Premier Moteur Immobile),
de la nature de son intelligence et de celle des sphéres célestes qu’elle gouverne, recherche qui
engage a considérer I’ensemble de cette ceuvre comme une Philosophie Premiére (ou science
des premiers principes communs a toutes les substances), une Métaphysique ou une Théologie.
Aussi la traduction du Commentaire d’Averroés appelait de lourdes responsabilités en fait de
compréhension doctrinale et de culture philosophique fondamentale. De formation philologique,
comme il le signale (p. 7), le traducteur s’est montré, nous sommes navré de le constater, d’une
grande faiblesse, parfois affligeante, vis-a-vis du texte. Nous le montrerons a partir d’une série
d’exemples.

L’ouvrage d’A.M. comporte un bref avant-propos (pp. 5-15) trés sommaire sur le répertoire
des types de commentaires d’Averroés et les procédés techniques utilisés par les traducteurs
d’ceuvres grecques en arabe (quelques lignes sont consacrées a ce probléme pp. 8-9); d’abon-
dantes notes, efficaces lorsqu’elles utilisent les Index et la Notice de I’édition Bouyges du texte
d’Averro¢s; deux index des mots arabes et des mots grecs signalés dans les notes (pp. 295-300
et pp. 301-304). L’ouvrage comporte également une bibliographie (pp. 17-24). L’auteur ne traduit
pas la partie astronomique du Commentaire, correspondant au chap. 8 du texte d’Aristote,
une partie neuve dans ’ceuvre d’Averroés, qui semble le premier avoir tenté d’incorporer un
schéma astronomique & la Métaphysique d’Aristote (voir trad. de cette partie dans Genequand
pp. 169-190 = pp. 1641-1690 de I’éd.). A.M. se propose d’en faire une étude séparée.

Signalons, avant de parler de la traduction, deux informations bibliographiques qu’il importe
de rectifier. 1 (p. 6) : le Grand Commentaire de la Métaphysique n’est plus le seul de ce type de
Commentaires que nous connaissions dans I’original arabe. M. A. Badawi vient de publier le
Grand Commentaire du premier livre des Seconds Analytigues (Koweit, 1984), dont ’existence

BCAI 3 (1986) A. Martin: Averroes, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote, Livre Lam-Lambda, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

était du reste connue depuis plusieurs années (H. Gatje et G. Schoeler, ZDMG, t. 130, fasc. 3,
1980, pp. 557-585). 2 (p. 26 n. 3) : la Paraphrase de Thémistus sur le livre Lambda dont A.M.
affirme qu’il ne reste de la traduction arabe que les citations conservées dans le G.C. d’Averroés
existe bien (en partie) dans un autre ms. et a été publiée depuis longtemps par A. Badawi (Aristi
‘inda al-"arab, 2¢ éd. Koweit, 1978, pp. 5-21).

Nous ne pouvons signaler tous les contresens que contient la traduction de M. Aubert Martin
(ils se comptent par dizaines) dans les limites de ce compte rendu. Nous en avons regroupé
quelques-uns par thémes : Logique, Métaphysique, Noétique.

1) Logique

— Pp. 34-36, A.M. confond une affirmation et une proposition vraie : texte arabe (p. 1398, 1. 9)
al-aqawil al-gadaliyya al-mutbita wa-I-mubtila, trad. «les énoncés dialectiques, ceux qui sont
bien établis et ceux qui sont faux ». Il s’agit des arguments pro et contra. P. 36, 1. 9-11, trad. « tous
ceux qui récusent ce principe ne peuvent argumenter ni énoncer une proposition vraie » pour
wa li dalika kullu man gahada hada-l-mabda’ lam yasihh minhu ihtigagun wa la qawlun mutbitun
wa la mubtil. 11 s’agit d’un argument dialectique positif ou négatif.

— P. 35, 1. 12, trad. «car c’est la connaissance de ces problémes qui rend possible 1’étude
apodictique de cette science » pour bi-marifatiha yastagimu lahu gihatu al-nazari al-burhani fi
hada-I-"ilm. Ce n’est pas la science (la métaphysique) qui est soumise & la spéculation démonstra-
tive, mais dans cette science la spéculation démonstrative est possible.

— P. 189, 1559 de 1’éd., Averroés reconstruit le raisonnement d’Aristote sous une forme
syllogistique pour conclure qu’«il existe une substance immobile, principe de la substance
mobile ». Ne saisissant pas la démarche, A.M. traduit fa ya’talifu al-giyasu hdkada : « pareil
raisonnement confirme » au lieu de « le syllogisme se construit ainsi »; puis suivent les prémisses
du syllogisme et la conclusion. Averroés continue le raisonnement en introduisant une prémisse
hypothétique et dit : istatna muqabila hada-l-tani : «il (Aristote) excepta (ou répéta) ’opposé
de ce conséquent »; cela devient chez notre traducteur : « Aristote apporta & ce principe la
restriction suivante » et s’accompagne d’une note (n. 11, p. 189) qui nous indique que giyas est
un terme technique de la falsafa .

— P. 247, par la méme démarche (la mise sous forme syllogistique d’un raisonnement d’Aris-
tote), Averroés établit que le Premier Moteur n’est ni un corps ni puissance dans un corps. It
propose un syllogisme de 2°¢ figure et dit fa ya’talifu al-giyas hakada : al-mubarriku-l-awwal lahu
quwwatun gayr mutanahiya ... al-muharrik al-awwal laysa bi-gism ..., A M. traduit « or un
syllogisme de cette sorte ne peut que se rapporter au Premier Moteur »!

— P. 215, 1. 8-9, trad. «la seconde appartient au Commentaire d’Alexandre, sauf sur ce

point : la nécessité selon moi ... »; trad. correcte de Genequand (p. 147) « the second sens
follows Alexander’s commentary, but it is a necessary condition in my opinion ... »,
— Mé&me page, 1. 14, trad. « on pourra en effet affirmer sur la base de tels principes ... »

pour laka an taqila fi amtali hadihi al-muqaddamdt : « on peut dire dans le cas de telles prémisses ».
— Méme page, 1. 18, trad. «si un terme n’est qu’un mobile sans moteur ». Il faut introduire
«&tre » entre «sans » et « moteur » pour ’intelligibilité de la phrase.

BCAI 3 (1986) A. Martin: Averroes, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote, Livre Lam-Lambda, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 91

— P. 209 (1583, 1. 8) tadadd (contrariété) est confondu avec randqud (contradiction). Trad.
«s’il y a deux actes contradictoires (mutadaddani) comme la génération et la corruption ».

2) Métaphysique

— P. 30, Averroes explique par une proposition générale que toute discipline spéculative
comprend deux types de spéculation, le premier est la logique propre a cette discipline, le second
est propre au contenu de cette discipline. A.M. comprend : « Par ailleurs, on peut distinguer
dans toute discipline spéculative deux types de spéculation. L’une est propre a la métaphysique.
Elle comprend la recherche des causes, les limites de son domaine, I’'usage de ses définitions.
C’est ce qu’on appelle logique particuliére de cette discipline. L’autre est la science du contenu
méme de la métaphysique ». Le démonstratif tilka qui se rapporte dans le texte 3 « toute disci-
pline » (kullu sind‘atin) est rapporté par le traducteur a la métaphysique; la trad. du passage
n’a plus aucun sens.

— P. 38, Averroés explique qu’Aristote veut montrer a partir des définitions que les formes
sont des substances. Lisant min gabl pour min gibali, ’auteur traduit « En conséquence les formes
sont des substances antérieures aux définitions ».

— P. 85, 1. 4. Du fait que bi-quwwa n’est pas traduit, I’objection d’Averroés a Avicenne devient
bien insipide : « Sur cette question, Avicenne avait imaginé que la matiére existe pour tous les
corps ». Averro€s avait expliqué a la page précédente que les corps mobiles non générables ni
corruptibles n’ont pas de matiére en puissance. Aussi pour lui Avicenne s’est trompé en attri-
buant & fous les corps une matiére en puissance. Ayant commis un contresens a la page précé-
dente, notre traducteur ne pouvait suivre le raisonnement.

— P. 84, 1. 7-8-9, trad. « c’est pourquoi ce qui est translaté n’est ni générable ni corruptible;
il n’a donc pas la matiére qui est celle du générable et du corruptible, c’est-a-dire une matiére
en puissance », texte arabe wa lidalika ma kana mina-l-muntagilati gayru ka’in wa la fasid fa
laysa lahu al-maddatu-1-lati lilka’ini al-fasid. Outre Iabsurdité intrinséque de la phrase qui tra-
duit ce passage (elle suppose que les corps sublunaires tous soumis au mouvement sont éternels),
le traducteur a pris le partitif ma min pour une négation.

— P. 228, on est bien étonné d’apprendre sous la plume d’Averroés que le Premier Moteur
meut les sphéres célestes, — substances éternelles — au moyen ... de la génération et la corrup-
tion. Texte arabe, p. 1607 : wa ammd ma dina hadihi a'ni al-aflak, fa-yuharrikuha bi-wasitati
hadihi-l-harakat. wa amma al-kawn wa-l-fasad fayaf‘aluhu bi-lI-harakat al-mutaqabila. .. Trad. :
«et tout ce qui est en decd — je veux parler des sphéres — \ le Premier Moteur) les meut par
le moyen des mouvements suivants : la génération et la corruption, il les crée par les mouvements
doubles et opposés qui sont les leurs ... ». Le traducteur comprend le second wa amma comme
une explicitation de la phrase précédente.

— P. 228 encore, on apprend que des substances générables sont éternelles. Trad. : « Aristote
entend-il ici par [choses] sensibles — des principes desquels il parle — les choses générables et
corruptibles seulement ou bien des choses générables mais éternelles ». Averrods dit « ... des
choses générables et des choses éternelles ».

BCAI 3 (1986) A. Martin: Averroes, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote, Livre Lam-Lambda, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

— P. 242, on lit qu’un composé de matiére et de forme peut étre donné comme « attribut de
la forme ». A.M. lit wasafa au lieu de yiasafu. Averroés veut dire que le composé de matiere et
de forme peut étre qualifié par la forme.

— P. 234, on sait que le Moteur Immobile d’Aristote est objet de désir et qu’il est moteur
en tant qu’il est désiré et aimé. Aussi, immobile, il meut comme I’aimé meut I’amant. Averroés
(p. 1613 de I’éd.) établit un parallélisme entre I’Intellect Agent, principe actif en nous et objet
de notre désir, et le Premier Moteur actif parce qu’il est objet de désir du Ciel qui est de la sorte
suspendu 2 lui. Ceci ne semble pas du tout compris par le traducteur qui rend la formule min

Cmwe

gihati ma yuharriku al-"asiqa al-ma’$iqu par « comme ’amant meut I’aimé » en vocalisant “aSiqu
et ma'§iiga, avec une note (10, p. 234) désobligeante, bien imprudemment, a I’égard de M. Badawi.
Du fait que n’a pas été saisi le paralléle évoqué plus haut, et que bi-mitli (1. 3, p. 613) n’a pas
été traduit, le sens du texte d’Averrods devient, dans la traduction (p. 234) : « Il faut que nous
finissions par étre en union avec cet Intellect séparé, en sorte que nous soyons suspendus
a ce principe © auquel est suspendu le Ciel > comme le dit Aristote » ... Ou bien le Ciel est
suspendu a (ce principe) 'Intellect Agent, ou bien nous sommes suspendus immédiatement au
Premier Moteur, semble dire la traduction, deux théses aussi insolites I’une que ’autre. Le texte
d’Averroés parait clairement dire que notre relation & I'Intellect Agent est analogue a celle du
Ciel avec le Premier Moteur, a cette différence que nous sommes en contact avec 1’Intellect

Agent seulement un court instant alors que le Ciel I’est éternellement avec le Premier Moteur.

3) Noétique

Les difficultés qu’éprouve le traducteur avec le texte d’Averroés ne sont pas mieux surmontées
face 4 la théorie de I'Intellect.

— P. 126, nous lisons : « ¢’est pourquoi un étre éternel peut donner a un étre générable et
corruptible d’intelliger »; texte arabe (p. 1490, 1. 4-5) wa li-dalika amkana an yakiina 3ay’un
azali ya'qilu ma huwa ka'inun fasid. A.M. emprunte obligeamment la traduction erronée de
cette phrase (note 27, p. 126) 4 une traduction partielle de cette page du Grand Commentaire
due a R. Arnaldez (EI?, t. III, p. 943, col. 2). Ce passage, qui fonde la doctrine d’Averroés selon
laquelle une substance séparée connait ce qui est au-dessous d’elle, méme soumis a la génération,
dit : « c’est pourquoi il est possible qu’une chose éternelle intellige ce qui est générable et cor-
ruptible »; trad. correcte de Genequand (p. 105) : « therefore something eternal can perceive
what is subject to generation and corruption ».

— P. 236, Aristote explique pourquoi le Principe premier éprouve un plaisir. Le « Principe
premier » devient « on» dans la traduction (1. 6 et 1. 9).

— P. 233, Averroés affirme que ’Intellect Agent est Principe pour nous et que le contact avec
cet Intellect est possible un court instant. Cela devient pour le traducteur : « comme nous le
sommes nous-mémes avec ’Intellect qui, un court instant, est notre principe ».

— Méme page, nous lisons : « car ce qui s’unit & nous est générable et corruptible » pour
al-muttasil minn@ ka’inun fasid (ce qui de nous s’unit est générable et corruptible).

— P. 240, Averroés explique que ce qui intellige sa propre essence, non ce qui intellige autre
chose que lui-méme comme c’est le cas de notre intellect, celui-la est le Vivant etc. Cela devient

BCAI 3 (1986) A. Martin: Averroes, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote, Livre Lam-Lambda, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

dans la trad. : «alors celui qui intellige par son propre intellect, non par celui d’autrui (comme
c’est notre cas), celui-la est le Vivant» ...!

Nous pourrions allonger trés substantiellement la liste de telles incompréhensions, que 1’on
ne peut pas imputer toutes 4 la formation seulement philologique de ’auteur. Tout un passage
d’une grande finesse philologique sur la sémantique du nom dérivé (al-ism al-mustaqgq) et du
nom « paradigme » (al-mital al-awwal) subit le méme sort : p. 241, al-musStaqq yadullu ‘ald ma
yadullu “alayhi al-mital al-awwal bi-ziyadatin est traduit « le mot dérivé indique la méme chose
que le mot dont il dérive mais avec une nuance »; mital awwal n’est pas traduit, et ziyddat est
plus qu’une nuance.

— P. 244 (= p. 1623, 1. 15 de 1’éd.), al-basir est lu al-basar, ce qui donne en traduction « que
la vue se voit elle-méme » pour « ce qui voit voit sa propre essence ».

Dans plusieurs passages 1’auteur confond le livre de la Physique avec la science physique,
laquelle comprend le Traité du Ciel, le Traité de I’Ame, etc. Ainsi notamment p. 59 1. 2 (du cin-
quiéme corps, il est question dans le Traité du Ciel et du Monde, non dans la Physique).

En conclusion, cette traduction filandreuse, flottante et incertaine, donne une image bien
misérable de la rigueur du commentaire d’Averroés, de sa pensée et de celle d’Aristote. Il est
difficile d’admettre que ce travail n’ait pas été révisé, méme par un philosophe moyen, pour sa
publication chez un éditeur aussi prestigieux.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

Samuel M. STErN, Medieval Arabic and Hebrew Thought, éd. F.W. Zimmermann. Londres,
Variorum Reprints, 1983. 15 x 22 cm., 354 p.

Samuel Stern est mort en 1969. Sa bibliographie compléte et plusieurs séries d’articles ont
été regroupées déja, et publiées par séries dans divers périodiques.

Le présent volume contient dix-neuf études dues & S. M. Stern; F.W. Zimmermann les a
choisies, classées par thémes et fait reproduire anastatiquement, avec la typographie, — néces-
sairement disparate — et la pagination des revues dont elles sont issues.

Le premier des groupes d’articles reproduits concerne la transmission et I’adaptation de la
philosophie grecque au monde arabe et musulman; Stern y étudie le traité pseudo-aristotélicien
De Mundo, les fragments d’un traité d’éthique de Galien, le cheminement d’une citation attri-
buée & Aristote depuis le texte grec de Jean Philopon (VI® s.), & travers des textes syriaques et
arabes, jusqu’d un hymne fameux de la liturgie juive au XVI* s., le néoplatonisme arabe et la
version dite «longue » de la Théologie d’Aristote, I’Islam dans al-Andalus au X° s.

Le deuxiéme groupe d’articles concerne al-Kindi et son Traité des Définitions, ainsi que I’in-
fluence de ce traité sur des auteurs juifs se rattachant a ’histoire du néoplatonisme arabe.

Le troisiéme groupe concerne des auteurs représentant ’aristotélisme de Bagdad au X° et
au XI° siécle, tels al-Farabi, Ibn al-Samh, Ibn al-Tayyib et quelques-uns de leurs disciples émi-
nents des XII° et XIII® siécles, ‘Abd al-Latif al-Bagdadi, Maimonide.

BCAI 3 (1986) A. Martin: Averroes, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote, Livre Lam-Lambda, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



