1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 87

est faite & partir de cinq manuscrits (un sixiéme manuscrit conservé 3 Kaboul n’ayant pu étre
utilisé) et de I’édition publiée 4 Haydarabad en 1947. L’analyse de ces sources conduit, selon
Péditeur, a distinguer deux versions : la premiére représentée par un seul manuscrit (Le Caire,
Dar al-kutub al-migriya, hikma wa-falsafa 5), la seconde par toutes les autres sources. Dans
cette seconde version, deux branches & nouveau seraient a distinguer : I'une représentée par
le manuscrit de Madrid B.N. Arabes 5, I’autre par tous les autres textes (deux manuscrits de
Téhéran, le manuscrit de Dublin, Chester Beatty 4523, et I’édition de Haydarabad) rassemblés
le plus souvent dans I’apparat sous un méme sigle censé désigner un archétype oriental. La lecture
de P’apparat critique fait sans doute apparaitre assez réguliérement cette division en trois groupes;
mais, sauf a refaire le travail de I’éditeur, on ne saisit pas en quoi se différencient précisément
les deux versions de 1’Epitome, ni quelle est la place exacte du manuscrit de Madrid dans en-
semble de la tradition. Il est remarquable, en effet, que 12 ol deux versions distinctes de I’Epitome
sont manifestes, c’est-a-dire les sept premiéres pages (dans la présente édition) du huitiéme livre,
les manuscrits du Caire et de Madrid s’opposent ensemble & I’archétype oriental.

Sur le contenu méme de I’Epitome, aucune information n’est donnée par I’éditeur, mais on
ne saurait lui en faire grief, une analyse du contenu devant naturellement accompagner la tra-
duction espagnole a paraitre. Bornons-nous donc a noter que I’Epitome est divisé en huit
livres correspondant 4 ceux de la Physique d’Aristote, et que les livres 3 et 4 contiennent
chacun un exposé pourvu d’un titre propre, le premier portant sur l’infini, le second sur le
temps.

Autant que nous avons pu en juger par sondages effectués & partir du seul manuscrit & notre
disposition, celui de Madrid (M), I’édition est de bonne qualité. Signalons simplement quelques
inexactitudes trouvées dans les premiéres pages : p. 71. 9 M a id et non in; p. 8 . 6 M omet bihd;
p- 8 1. 12 M ajoute magalatin minhu aprés magalatin, et 1. 13 M ajoute kdnat aprés innama.
L’index des mots arabes est bien fait : il donne pour chaque mot un ou plusieurs passages de
PEpitome dans lesquels ce mot figure, ainsi caractérisé par son contexte.

Afin que le lecteur puisse tirer un plein profit de cette édition, il faut souhaiter que soit publié
le plus rapidement possible le volume complémentaire qui devrait contenir, outre la traduction
espagnole, les analyses de la tradition manuscrite et du contenu scientifique de I’Epitome.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(C.N.R.S., Paris)

Charles GENEQUAND, Ibn Rushd’s Metaphysics. A Translation with Introduction of Ibn
’ Rushd’s Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Ldm. Leiden, E.J. Brill,
1984. 16 x 24,5 cm., 219 p.

Deux théses de doctorat présentées en 1977, et donnant lieu toutes deux 3 un excellent volume
paru en 1984, sont consacrées I’une et I’autre 2 la traduction du Livre Lam du Grand Commentaire
de la Métaphysique d’Aristote par Averrods. L’'un des volumes, recensé ailleurs dans ce

BCAI 3 (1986) Ch. Genequand: Ibn Rushd’s Metaphysics. A Translation with Introduction of Ibn Rushd’s Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Lam, recensé par

S. Van Riet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

Bulletin (1), est di & M. Aubert Martin; I’autre, dont il est question ici, est dfi a M. Charles
Genequand. Chacun des volumes appelle nécessairement la comparaison avec l'autre.

A premiére vue, on serait tenté de déplorer qu’une programmation internationale ne répartisse
pas mieux les compétences et les efforts : tant de textes arabes importants attendent encore une
traduction en langue européenne moderne; pourquoi ne pas se partager, grice a une meilleure
information, les immenses terrains encore en friche, au lieu de concentrer I’attention de deux
traducteurs sur le méme texte?

Mais, a I’'usage, pour qui veut étudier le Livre Lam de la Métaphysique d’Averroes, texte diffi-
cile, mais capital, tant pour I’interprétation qu’elle fournit d’Aristote, que pour la pensée d’Aver-
roés lui-méme, on constate avec une heureuse surprise, que les deux travaux, congus en toute
indépendance, sont de fait, complémentaires, et projettent sur bien des passages énigmatiques
d’Averroés, I’intérét d’un double éclairage.

Ch. Genequand fait précéder sa traduction d’une introduction doctrinale d’une cinquantaine
de pages. Les problémes traités concernent les buts de la métaphysique, le premier moteur, !'in-
tellect humain et Dintellect divin, ’astronomie d’Ibn Ru3d; certains des exposés doctrinaux
sont peut-étre trop sommaires pour la densité des problémes traités; ainsi, le chapitre intitulé
« génération spontanée et forme » traite de questions beaucoup plus vastes que ce qu’en révéle
le titre, ce qui, pour le lecteur, fausse les perspectives.

Contrairement au volume d’A. Martin, la traduction de Ch. Genequand est accompagnée
de peu de notes et fait I’économie de références trop touffues au texte d’Aristote d’une part,
aux lignes de 1’édition Bouyges d’autre part. Il en résulte une lecture plus aisée de ’ensemble
de la traduction, le lecteur n’étant invité que modérément & comparer le grec et ’arabe et a
discuter du bien fondé de telle ou telle lecon de 1’édition Bouyges.

On pourrait dire que la traduction anglaise facilite la lecture rapide et la saisie d’ensemble
du sens d’une discussion, tandis que la traduction frangaise d’A. Martin fournit au lecteur, selon
le but explicite du traducteur, une explication lexicologique et philologique du texte arabe.

Le chapitre huitiéme du Livre Lam n’a pas été traduit en frangais par A. Martin, qui s’en
explique dans son Introduction et rappelle les problémes d’authenticité que ce chapitre pose
dans le texte grec de la Métaphysique méme d’Aristote. Ch. Genequand traduit ce chapitre auquel
il consacre d’ailleurs deux pages de son Introduction doctrinale, considérant sans doute que les
quelque quarante pages d’arabe qui, dans I’édition Bouyges, contiennent le commentaire consacré
par Averroés a ce chapitre peuvent étre traduites sans que le traducteur prenne par la-méme
position dans le probléme de leur authenticité aristotélicienne.

La bibliographie du volume de Ch. Genequand est centrée plutdt sur les années de la prépa-
ration de sa thése de doctorat que sur les années 1980-1984; d’ol1 une certaine pauvreté et certaines
lacunes. Quelques fautes d’impression ont échappé a la vigilance du traducteur anglais, telle
la répétition, p. 108, ligne 27, des mots : « the agent is merely the emergence of things one from
another and that ... », répétition qui résulte d’une erreur typographique, le texte arabe n’en
contenant pas 1’équivalent.

Simone VAN RIET
(Université de Louvain)
(1) Cf. p. 89.

BCAI 3 (1986) Ch. Genequand: Ibn Rushd’s Metaphysics. A Translation with Introduction of Ibn Rushd’s Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Lam, recensé par
S. Van Riet =

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 89

Aubert MARTIN, Averroés, Grand Commentaire de la Métaphysique d’Aristote (Tafsir
ma ba'd at-tabi‘at), Livre Lam-Lambda, traduit de ’arabe et annoté. Paris, Les Belles
Lettres, 1984. 16 x 28 cm., 308 p.

M. Aubert Martin s’est proposé une tiche difficile en entreprenant la traduction du Commen-
taire d’Ibn Rusd au XII* livre de la Métaphysique d’Aristote, dernier des livres de cette ceuvre
commenté par Averroés, lequel ne semble pas avoir disposé de la traduction des livres M et N.
La traduction d’A.M. parait la méme année que la traduction anglaise du méme livre due a
M. Ch. Genequand (Ibn Rushd’s Metaphysics, a translation with Introduction of Ibn Rushd’s
Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Lam, Brill-1984) recensée plus haut (p. 87)
par Mlle Van Riet.

Le Grand Commentaire d’Averroés a la Métaphysique est évidemment une ceuvre capitale
pour ’histoire de la philosophie d’Aristote en Occident et I’une des pierres angulaires pour 1’édi-
fice de la pensée médiévale. 1l est presque acquis chez les historiens des textes qu’il a été traduit
en latin avec les autres grands Commentaires de la Physique, du Traité du Ciel et du Monde, et
du Traité de I’Ame moins de trente ans (entre 1220-1230) aprés la mort du Philosophe de
Cordoue (voir I'étude récente du Pére R.A. Gauthier, « Notes sur les débuts du premier ¢ Aver-
roisme ’ », Rev. des Sc. Phil. et Théol. t. 66, Juil. 1982 et 1983). Le livre Lambda est décisif chez
Aristote pour la recherche d’une cause premiére du mouvement (Premier Moteur Immobile),
de la nature de son intelligence et de celle des sphéres célestes qu’elle gouverne, recherche qui
engage a considérer I’ensemble de cette ceuvre comme une Philosophie Premiére (ou science
des premiers principes communs a toutes les substances), une Métaphysique ou une Théologie.
Aussi la traduction du Commentaire d’Averroés appelait de lourdes responsabilités en fait de
compréhension doctrinale et de culture philosophique fondamentale. De formation philologique,
comme il le signale (p. 7), le traducteur s’est montré, nous sommes navré de le constater, d’une
grande faiblesse, parfois affligeante, vis-a-vis du texte. Nous le montrerons a partir d’une série
d’exemples.

L’ouvrage d’A.M. comporte un bref avant-propos (pp. 5-15) trés sommaire sur le répertoire
des types de commentaires d’Averroés et les procédés techniques utilisés par les traducteurs
d’ceuvres grecques en arabe (quelques lignes sont consacrées a ce probléme pp. 8-9); d’abon-
dantes notes, efficaces lorsqu’elles utilisent les Index et la Notice de I’édition Bouyges du texte
d’Averro¢s; deux index des mots arabes et des mots grecs signalés dans les notes (pp. 295-300
et pp. 301-304). L’ouvrage comporte également une bibliographie (pp. 17-24). L’auteur ne traduit
pas la partie astronomique du Commentaire, correspondant au chap. 8 du texte d’Aristote,
une partie neuve dans ’ceuvre d’Averroés, qui semble le premier avoir tenté d’incorporer un
schéma astronomique & la Métaphysique d’Aristote (voir trad. de cette partie dans Genequand
pp. 169-190 = pp. 1641-1690 de I’éd.). A.M. se propose d’en faire une étude séparée.

Signalons, avant de parler de la traduction, deux informations bibliographiques qu’il importe
de rectifier. 1 (p. 6) : le Grand Commentaire de la Métaphysique n’est plus le seul de ce type de
Commentaires que nous connaissions dans I’original arabe. M. A. Badawi vient de publier le
Grand Commentaire du premier livre des Seconds Analytigues (Koweit, 1984), dont ’existence

BCAI 3 (1986) Ch. Genequand: Ibn Rushd’s Metaphysics. A Translation with Introduction of Ibn Rushd’s Commentary on Aristotle’s Metaphysics, Book Lam, recensé par
S. Van Riet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



