82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

gives the other part itself as a conclusion », nous pensons qu’Avicenne veut dire plus précisé-
ment que « seule la répétition du contradictoire [d’un membre de la disjonction] produit comme
conclusion I’autre membre lui-méme [de la disjonction]». De méme, plus bas, paragraphe « 3B »,
s’agissant de la disjonction excluant que ses membres puissent &tre vrais ensemble, au lieu de
« thus repeating [a part] of it yields only the contradictory of the rest », nous pensons qu’il
faut plutét comprendre : «seule la répétition d’un membre lui-méme [de la disjonction]
produit une conclusion, et la conclusion n’est autre que le contradictoire du reste [de la
disjonction] ».

La traduction est précédée d’une introduction (pp. 1-43), dans laquelle S.C. Inati fournit une
analyse détaillée du texte traduit. En suivant le plan de ’ouvrage d’Avicenne, il examine d’abord
les questions générales : ce que signifient tasawwur (conception) et tasdiq (assent), quels sont la
fonction et I'usage de la logique, et si la logique est partie ou instrument de la philosophie; il
passe ensuite en revue les expressions linguistiques étudiées par la logique, selon leur ordre de
complexité croissante : expressions simples, propositions, preuves; et il termine par la démonstra-
tion. Cette analyse est en vérité une pure paraphrase explicative, qui emprunte & ’occasion 2
d’autres ceuvres d’Avicenne. On n’y trouvera donc aucune mise en perspective historique ou
généalogique des notions logiques utilisées par Avicenne. Il n’y est pas non plus fait usage des
ressources qu’offrent les développements modernes de la logique, de la sémantique ou de la
théorie de la référence, pour I’étude rétrospective des textes anciens. L’usage de ces ressources
et de quelques références historiques aurait permis & S.C. Inati, croyons-nous, de commenter
plus précisément sa propre traduction. Dans les étroites limites choisies, son analyse se recom-
mande cependant par sa fidélité a la lettre du texte d’Avicenne.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(C.N.R.S., Paris)

AVERROES, Middle Commentary on Aristotle’s Topics, edited by Charles E. Butterworth
and Ahmad Abd al-Magid Haridi, Le Caire, The General Egyptian Book Organization,
1979. 53-264 p. (The American Research Center in Egypt, publication n°® 4; Corpus
Philosophorum Medii Aevi; Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem,
versionum arabicarum volumen 1, a(6)).

Il s’agit d’une édition du texte arabe du commentaire moyen (zalhis) d’Ibn Rusd sur les
Topiques d’Aristote (p. 29-249), précédée d’une table analytique des matiéres (p. 7-16), d’une
préface (p. 17-19) et d’une courte notice sur la méthode d’établissement du texte (p. 21-23), toutes
trois en arabe; suivie d’un index des noms propres et des ouvrages cités par Ibn Rusd (p. 251-253),
ainsi que d’une table de correspondance entre les paragraphes numérotés introduits par les édi-
teurs et les passages du texte d’Aristote qu’ils concernent (p. 254-261). 1.’ouvrage comporte égale-
ment, rédigées en anglais, une préface (p. 7-8), une table analytique des matiéres (p. 9-20) et
une introduction signée de C.E.B. (p. 23-53). Les éditeurs nous promettent des index « spécia-
lisés » en un volume séparé, une fois achevée la publication des commentaires moyens d’Ibn

BCAI 3 (1986) Averroes: Middle Commentary on Aristotle’s Topics, ed. Ch.E. Butterworth and A.A. Haridi, recensé par A. Hasnaoui
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 83
Rusd sur I’Organon d’Aristote (Averroes, Mid. Com. on A’s Cat., Cr. ed. by M. Kassem,
completed, revised and annotated by C.E.B. and A.A.H., Le Caire 1980, p. 47).

Le texte est établi & partir des deux seuls manuscrits ol il nous soit conservé : le Cod. Or.
Laur. CLXXX, 5 de la Bibliothéque Laurentienne de Florence (F) (signalé par Assémani (!
puis Renan (2, il fut maintes fois décrit depuis Lasinio 3)); et le Cod. 1691 (anciennement 2073)
de la Bibliothéque de I’Université de Leyde (L) (ce ms. également a été souvent décrit depuis
de Goeje (4)). Dans leur Notice (ar. p. 21) et dans I’Int. (ang. p. 48), les Edd. affirment que des
recherches concernant 1’'un des possesseurs du manuscrit de Florence les ont amenés 3 conclure
que ce manuscrit se trouvait encore au Maghreb au XIV® s. Bien que déja Renan et Lasinio (%)
Paient daté de la méme période, on regrette que les Edd. ne nous aient pas livré le détail de
leurs recherches, étant donné l’importance de telles données pour Dhistoire des manuscrits
d’Ibn Ruid.

Les deux mss. contiennent ’ensemble des commentaires moyens d’Ibn Ru3d sur 1’Organon
d’Aristote (y compris, selon la tradition alexandrine et arabe, la Rhéforique et la Poétique).
Plusieurs éditeurs nous en ont fait connaitre déja des parties : F. Lasinio, M. Bouyges, “A. Badawi,
M.S. Salim. C.E. Butterworth et A.A. Haridi reprennent, quant & eux, un projet du regretté
Mahmiid Qasim qui tenait préte a la publication I’édition des commentaires moyens sur les
quatre premiers traités de I’Organon. Mais prenant conscience de ’existence d’autres mss. de
ces derniers, les Edd. ont préféré commencer la publication de leurs travaux par le Com. moy.
sur les Top. (voir la préface a leur éd. du Com. moy. sur les Cat., p. 15-19). De son c6té, M.S. Salim,
poursuivant son travail commencé depuis deux décennies, nous donne presque simultanément
une édition de ce méme Commentaire chez le méme éditeur (©),

() Bibliothecae Mediceae Laurentianae et Pala-
tinae Codicum MSS. Orientalium
Florence, 1742, p. 325-326.

(2} « Lettre & Reinaud », Journal Asiatique, XV
(1850), p. 390-391.

) Fausto Lasinio, I Commento medio di

Catalogus,

Averroe alla Poetica di Aristotele, Parte prima,
Pise, 1872, p. vi-ximL

) M.J. de Goeje, Catalogus codicum orienta-
lium bibliothecae academiae lugduno-batavae, t, V,
Leyde 1873, p. 323-324 (sous le n° MMDCCCXX).

{5) Voir Frnest Renan, Averroés et I’averroisme
dans Euvres complétes, t. 111, Paris, 1949, p. 78;
et F. Lasinio, op. cit., p. x1, note.

©) Talpis k. Aristatalis fi al-gadal, Le Caire,
1980. On ne saurait entreprendre ici la comparaison
de ces deux éditions. Observons simplement que
celle de M.S.S. est accompagnée de notes abondan-

BCAI en ligne

tes qui mettent en regard du texte d’Ibn Ruid les
passages correspondants du texte grec d’Aristote,
de la trad. ar. — due & Abd “Utman al-Dimasqi
pourles L. I-VII des Top. et a Ibrahim b. “Abdallah
pour le L. VIII —, d’extraits de la Dialectique
d’al-Farabi empruntés au ms. n°® 231, TE 41 de
la bib. de I’Univ. de Bratislava, ainsi que de la
Dialectique d’al-Sifa’. Toutes ces références sont
utiles pour qui veut situer le commentaire d’Ibn
Rusd dans la tradition arabe de [’exégése des
Top.

Signalons en outre Gérard Jehamy, Averroes,
Paraphrase de la Logique d’Aristote, 3 vol.,
Beyrouth, 1982 (Publications
Libanaise, Section des études philosophiques et

de 1’Université

sociales), qui renferme ’ensemble des commentai-
res moyens sur 1’Organon stricto sensu. Celui sur
les Top. se trouve aux p. 497-666 du t. 2.

BCAI 3 (1986) Averroes: Middle Commentary on Aristotle’s Topics, ed. Ch.E. Butterworth and A.A. Haridi, recensé par A. Hasnaoui
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

Le changement de rythme que connait la publication d’éditions des commentaires moyens
d’Ibn Rusd sur 1’Organon témoigne d’une accélération des études rusdiennes dont on ne peut
que se réjouir. On est cependant contraint de constater que I’étape préalable a toute édition
critique, I’histoire du texte, n’a pas été suivie d’une maniére systématique et méthodique (1,
S’agissant du Com. moy. sur les Top., on ne saurait accepter, telle quelle, I’hypothése avancée
par les Edd. (Notice ar., p. 23; Int. ang. p. 49-50) selon laquelle le texte de F représenterait une
« édition révisée » par I’auteur par rapport a celui de L. Cette hypothése s’appuie sur la diver-
gence des dates de composition que portent les deux mss. & la fin du Com. moy. sur la Rhét.
(L : vendredi le 3 de Sa°ban 570; F : vendredi le 5 Muharram 571) (2), Sans insister sur la nécessité
de soumettre toute date & un contrdle rigoureux, il nous parait peu probable que 'auteur ait
entrepris dans un laps de temps aussi court — environ 6 mois — une « seconde édition » de I’en-
semble de ses commentaires moyens sur 1’Organon, de méme qu’il parait peu probable que les
deux seuls mss. qui nous aient été conservés soient précisément les copies de ces deux versions.
Nous ne sommes pas siir non plus qu’il faille admettre avec les Edd. — au vu de I’apparat
critique — qu’Ibn Ru3d ait tenté d’améliorer la présentation de son argumentation dans la

(1) Une véritable histoire du texte devrait prendre
en compte la tradition «indirecte» : la trad.
hébraique faite par Kalonymos b. Kalonymos en
1313 (voir Moritz Steinschneider, Die hebr. Ueber-
setz d. Mittelalters ..., Berlin, 1893, réimpr.
Graz, 1956, § 20, p. 62) et la trad. lat. faite a la
Renaissance sur la trad. hébr. par Abraham de
Balmes et Jacob Mantino pour le com. sur les
L. I-1V, et par le seul A. de Balmes pour celui sur
L. V-VIIIL. F. Lasinio (« Studii sopra Averroe »,
Annuario della Societa Italiana per gli Studi
Orientali, t. 1 (1872), p. 150-151) a attiré I’attention
sur une lacune importante dans la version d’A.
de Balmes (voir dans I’éd. de Venise de 1562 telle
qu’elle est reproduite dans Aristotelis Opera cum
Averrois Commentariis, t. 1, 1562-1574, réimpr.
Frankfurt am Main, 1962, fol. 73 v, c. 1 et 74 1,
c. 1; elle correspond dans I’éd. de C.E.B. et
ASAH. au § 165, p. 126, 1. 15-128,1. 7) et sur
une autre moins importante dans celle de J.
Mantino et qui n’est pas matériellement signalée
(ibid., 73 M, entre « a relatione » et « qui tollit »;
ar. p. 27, 1. 5-9). Ces lacunes peuvent se révéler
utiles dans D’établissement de rapports de filiation
entre les trad. lat. et la (les) copie(s) de la trad.

BCAI en ligne

hébr. sur laquelle (lesquelles) elles ont été faites.
En tout cas, celles-ci entretiennent des rapports
étroits avec L, comme le montre un examen rapide
a propos d’omissions importantes et de variantes
de L. P. ex. § 114, p. 101, n. 3 : 'om.de L se
retrouve dans les deux versions latines = 55 A
et D;'om. du § 182, p. 138, n. 9 = lat. 81 H et
L; § 321, p. 215, n. 3: om. de L = lat. 125 E
(il n’existe que la version d’A. de B.). Inversement,
les om. de F ne sont pas reflétées dans les versions
latines. P. ex. § 26, p. 48, n. 5: om. de F n’a
pas de correspondant 2 lat. 17 I et M; § 85,
p. 87, n. 4: om. de F £ lat. 46 G et K.

De méme, § 49, p. 60, n. 4 = lat. 26 T et M
s’accorde aveclaleconde L; § 182, p. 137, n. 6 =
lat. 81 C et F en accord avec L; § 232, p. 164,
n. 2 = lat. 100 A en accord avec L; § 234, p. 165,
n. 1 = lat. 100 E en accord avec L; § 254, p. 174,
n. 2 et 3 = lat. 106 I en accord avec L.

(2 La différence de date ne porterait en toute
rigueur que sur le Com. moy. sur la Rhét., et
plus exactement sur le com. au L. III de la
Rhét., puisqu'on lit 4 la fin de F: «On a
terminé le commentaire de ce qui restait de cette
magdla ... ».

BCAI 3 (1986) Averroes: Middle Commentary on Aristotle’s Topics, ed. Ch.E. Butterworth and A.A. Haridi, recensé par A. Hasnaoui
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 85

«seconde édition» reflétée par F, ni que ce ms. offre « généralement parlant, des variantes stylis-
tiques meilleures » que celles de L. Les variantes relevées peuvent s’expliquer comme accidents
de la tradition manuscrite. Il s’agit en effet le plus souvent d’omissions — parfois par saut du
méme au méme —, de transpositions de lettres ou de mots, de changements affectant les affixes
verbaux, les temps, les prépositions (1) ... Ce qui est certain, c’est que F et L sont deux copies
indépendantes I’'une de I’autre : on trouve dans chacune des «lacunes» qu’on ne trouve pas
dans P’autre.

Nous ne pouvons reprendre ici en détail I'Int. de C.E.B. Qu’il nous suffise d’en marquer
I’orientation essentielle. L’auteur croit déceler chez Ibn R. un déplacement dans la signification
ct le rdle de la dialectique qui la rapprocherait de ’apodictique et par 12 méme d’une « perspec-
tive platonicienne ». Ce rapprochement est tantdt présenté comme le fait pour la dialectique
d’étre placée en situation de discipline « ancillaire » des disciplines démonstratives (%), et tant6t
comme un rapprochement plus radical, qui affecterait la nature méme de la dialectique. La justi-
fication de ce rapprochement se trouverait alors dans le role essentiel assigné au syllogisme comme
raisonnement dialectique, de méme qu’il se marquerait dans la disqualification de I’induction (3).
Mais il ne nous semble pas, concernant ces deux points, que les textes allégués vont dans le sens
indiqué. D’une part, Ibn R. insiste sur le statut « épistémique » des prémisses des syllogismes
dialectiques — ce sont des prémisses communément admises (mashira, da’i‘a) — et sur ce qui
les sépare des prémisses des syllogismes démonstratifs. Ils ne se distinguent pas par leur forme,
mais par leur matiére, pour employer sa propre terminologie ). D’autre part, s’il est vrai que
P’induction comme raisonnement dialectique jouit d’une moindre valeur que le syllogisme, elle
n’en est pas moins légitime dans son ordre (%), L’analyse du statut et du rdle de I’induction par
C.E.B. est obérée par le fait qu’il met sur le méme plan 'usage qu’lbn R. fait de celle-ci et la
mention qu’il en fait lorsqu’il ’analyse comme type de raisonnement dialectique. Ainsi, p. 38-39,

() Nous relevons quelques erreurs de lecture
et oublis : § 22, p. 45, 1. 15 : 1. al-hurg (et non
al-hidqg); § 145, p. 115, 1. 1 et 11 : 1. al-‘amaliyya
(et non al-‘ilmiyya); § 171, p. 130, 1. 16 : al-
mahribat (et non al-mahrifat, cf. trad. ar. d’al-
Dimasqi dans Mantiq Arista, éd. “A. Badawi, t. 2,
Kuwait-Bayrut, 1980, p. 597); § 182, p. 136,
1. 4 : aprés al-qasima oubli de li-al-gins (cf. F et L),
et p. 137, 1. 3 : entre f7 et magitla F a gisma, non
signalé par les Edd.; § 233, p. 164, 1. 1 : oubli
de fi dans fi-al-haqiga (cf. F et L); § 307, p. 206,
L. 8: L a hukmuha, F hissuhd qui nous semble
étre la bonne legon, mais les Edd. ont lu ginsuha.

(2 On retrouve une telle idée déja chez al-Farabi.
V. p. ex. Falsafat Aristatalis, éd. M. Mahdi,
Beirut, 1961, p. 78-79,

BCAI en ligne

@) Int., p. 35-36, et p. 38-44.

v, §§ 21, 25, 29, 323, 331-334 (2 propos des
théses (awda’) soutenues par le répondant), et
passim.

(% L’induction a deux usages dans la dialec-
tique : « vérifier les prémisses universelles» —
usage le plus fréquent et, plus rarement,
vérifier «la chose demandée » (al-matlab), § 26.
V. encore §§ 320-321, 336 .... Ibn R. distingue
encore, dans la III® partie de son Com. trois
fonctions de l'induction : faire admettre par le
répondant une prémisse universelle, (§ 304),
embellir et amplifier ’argument, enfin établir la
prémisse (§ 318), ce qui est sa fonction la plus
authentiquement dialectique.

13

BCAI 3 (1986) Averroes: Middle Commentary on Aristotle’s Topics, ed. Ch.E. Butterworth and A.A. Haridi, recensé par A. Hasnaoui
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

aucune distinction n’est établie entre I’affirmation d’Ibn R. (§ 57) selon laquelle c’est par induc-
tion qu’il nous apparaitra que tous les lieux sont soit « intrinséques » (min gawhar al-matlib),
soit « extrinséques » (min hdarig), soit « intermédiaires » (mutawassita) () — ici Ibn R. utilise
P’induction — et I’affirmation que les syllogismes formés a partir de certains lieux sont inductifs
et par 12 méme non démonstratifs (p.e. § 62). La signification des textes invoqués est souvent
gauchie. Ainsi Ibn R. ne soutient pas (§ 145) que l’induction est responsable de la faute qui
consiste & donner a une chose deux genres non emboités I'un dans 'autre (p. 38-40), mais au
contraire, qu’elle vérifie que lorsqu’on attribue deux genres a une méme chose, ils sont inclus
’'un dans ’autre.

Le probléme du « rapprochement » entre apodictique et dialectique se pose réellement a propos
de la théorie des lieux (v. la définition qu’en donne Ibn R. en se référant & Théophraste, Alexandre
et al-Farabi, et la correction qu’il y apporte, § 51-52). Son élucidation exigeait une étude détaillée
de la partie centrale du Com. moy. sur les Top. (sur les L. VII-VIII), comme elle exigeait de la
situer dans la tradition grecque et arabe de I’exégése de cette ceuvre. L’éclaircissement historique
de la référence constante a Thémistius (et dans une moindre mesure aux trois auteurs cités plus
haut) aurait conduit a envisager une telle étude. Mais cet aspect des choses a été malheureusement
négligé. Ibn R. pourtant — nous en sommes convaincu — n’aurait rien perdu a une telle
comparaison.

Ahmed HasNaoul
(C.N.R.S., Paris)

AVERROES, Epitome in Physicorum libros, edidit Josep Puig. Madrid, Instituto Hispano-Arabe
de Cultura, 1983. In-8°, 1x-283 p. (Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem,
series Arabica, XX).

De nombreux traités d’Averroés attendent encore une édition critique moderne, qu’il s’agisse
de leurs versions arabes, hébraiques, ou latines. La présente édition de la version arabe de 1’Epitome
de la Physique vient donc heureusement combler 'une de ces lacunes.

Le livre se compose de I’édition critique (pp. 7-152), d’un index des mots arabes avec leurs
équivalents grecs (pp. 155-267), d’un glossaire inverse gréco-arabe, et d’un index des noms propres.
L’éditeur ne consacre qu’une courte notice d’une page a la présentation de son édition, se réser-
vant sans doute de donner plus d’informations dans le volume qui doit contenir la traduction
espagnole de I’Epitome. Cette décision nous semble regrettable, d’autant plus que les délais de
publication, de nos jours, peuvent étre malheureusement trés longs. Les rares indications données
par I’éditeur sur la tradition manuscrite ne trouvent donc pour le moment leur justification que
dans ’apparat critique, ol le lecteur est contraint de chercher les traces de cette tradition. L’édition

1) Cette distinction provient de Thémistius, elle ~ Essays on the Text by Elonore Stump, Cornell
se retrouve, rapportée a ce dernier, chez Boéce; Univ. Press, 1978, p. 49-62.
v. Boethius’s De Top. Dif., Tr., with Notes and

BCAI 3 (1986) Averroes: Middle Commentary on Aristotle’s Topics, ed. Ch.E. Butterworth and A.A. Haridi, recensé par A. Hasnaoui
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



