1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

extra-propositionnelle dans le Grand Commentaire, comme dans I’Abrégé (p. 47 de I’éd. citée;
cf. également les textes cités par Goichon, Lexique de la Langue philosophique ... n° 753, 3°,
p. 426).

L’exemple illustre comment, parce qu’il pose les questions en termes spécieux — « proposition
modale grecque ou latine » vs. « proposition modale arabe » —, Taha est conduit & malmener
la longue histoire de la théorie des jugements, lesquels ne sont en eux-mémes ni grecs, ni latins,
ni arabes ...

Alors méme qu’il les traduit, il ne tient pas compte de ces textes de Farabi — ils sont nombreux,
Elamrani les cite et lui-méme ne les ignore pas — qui revendiquent pour la philosophie le droit
d’user métaphoriquement des distinctions de la grammaire, de recourir & un usage amendé des
catégories grammaticales, de « formaliser » en somme. Ainsi, par exemple, la convocation de
huwa dans I’expression du jugement prédicatif devra-t-elle faire abstraction de sa fonction pro-
nominale; ainsi encore, I’emploi de mawgizd dans sa fonction logique devra-t-il passer outre
les régles de sa dérivation morphologique. Les exemples ne manquent pas qui montrent comment
Farabi fut conduit par le truchement, inévitable pour lui — n’en déplaise & Taha —, des tra-
ductions, a entreprendre une réflexion trés rigoureuse sur les rapports de signification, sur la
portée de la correspondance entre la logique et la grammaire, sur les objets universels et intelli-
gibles de la premiére et ceux particuliers et contingents de la seconde, sur les relations entre les
lois de la pensée et les régles grammaticales de leur expression. De cette réflexion-la, Taha ne
croit pouvoir tirer aucun profit. Il persiste & juger la philosophie d’un point de vue esthétisant,
a lui refuser, au nom d’une encombrante évocation de « 'usage correct de I’arabe », voix au
chapitre.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

Etudes sur Avicenne, dirigées par J. Jolivet et R. Rashed. Paris, Les Belles Lettres (col-
lection « Science et philosophie arabe », études et reprises), 1984. 24 X 16 cm., 151 p.

Cet ouvrage collectif contient, aprés une préface de présentation, sept études de grande qualité
sur la pensée d’Ibn Sina ou sur 'influence de ce dernier en Occident médiéval latin, que nous
allons reprendre I’une aprés I’autre.

J. Jolivet (pp. 11-28) étudie les origines de ’ontologie d’Ibn Sini, & partir de I’analyse de deux
passages du Sifd’, ol se trouve un développement sur « I’existant » et «la chose ». L’examen
des textes montre que chez Aristote « la chose » n’a pas de sens technique particulier, et que
I’ontologie développée par Avicenne est différente de celle d’Aristote, sans pour cela étre plato-
nicienne. J.J. en recherche alors la trace chez les philosopohes arabes antérieurs 4 Ibn Sini, mais
en trouve surtout la trace dans les controverses entre les Mutakallimiin, et conclut, aprés un
développement convaincant : « Il est vrai, bien entendu, qu’Ibn Sina doit beaucoup par ailleurs
a Aristote et au néoplatonisme; mais c’est dans le kalam que s’est préparée sa doctrine de ’essence,
qui est sans doute 1’élément principal de son ontologie ».

BCAI 3 (1986) J. Jolivet et et R. Rashed (dir.): Etudes sur Avicenne, recensé par R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

R. Rashed (pp. 29-39) traite de la place des mathématiques dans la philosophie d’Ibn Sina.
En effet, dans la grande synthése philosophique du Sif@’, les mathématiques tiennent une place
importante, et la question soulevée ici est celle du niveau auquel il faut prendre ces textes. Si
P’on regarde simplement les résultats exposés, ceux-ci n’ont pas d’intérét particulier au regard
du développement de I’histoire des mathématiques comme telles, mais leur intérét réside dans
la présence de ces traités dans une ceuvre philosophique, de fagon cohérente. R.R. développe
alors comment Ibn Sind a pu intégrer 'arithmétique dans cet ensemble, en affinant la classifi-
cation de son prédécesseur al-Farabi; puis, en développant ce qu’est pour Ibn Sina ’inconnue
algébrique, appelée « la chose » par les mathématiciens, R.R. rejoint le probléme de ’ontologie
d’Avicenne, qu’avait développée J. Jolivet dans la contribution précédente.

H. Hugonnard-Roche (pp. 41-75) analyse la classification des sciences de Gundissalinus et
P’influence d’Avicenne. Cet auteur du XII® siécle, dont le nom est 1lié a 1’école des traducteurs
de Tolede, est trop souvent considéré comme un pur compilateur, et H. H.-R. lui redonne ici
sa vraie place en analysant ses deux traités sur la classification des sciences, le De scientiis et le
De divisione philosophiae. Si le premier dépend directement de 1’ceuvre d’al-Farabi, le second
est un ouvrage beaucoup plus original, faisant appel 4 la Logique d’Avicenne. Gundissalinus
en vient ainsi a caractériser les sciences par les objets qu’elles considérent plutét que par les
méthodes qu’elles mettent en ceuvre. Cette contribution est particuliérement claire et bien argu-
mentée, mais il semble que H. H.-R. durcisse trop ’opposition entre Boéce et Gundissalinus,
et il est possible que sur certains points le second explicite la pensée du premier, plutét qu’il ne
la corrige (pp. 46-47).

E. Weber (pp. 77-101) traite de ’influence d’Avicenne sur la classification des sciences a Paris,
vers 1250, a travers ’analyse des ceuvres de deux maitres de I’époque, Kilwardby et Albert le
Grand. C’est surtout le travail de ce dernier qui est détaillé, car, selon E.W., Albert avait élaboré
la premiére théorie synthétique du champ du savoir en Occident latin : il était scientifique et
philosophe, et c’est la rencontre d’Avicenne qui lui permit de faire I'unité entre physique et méta-
physique : pour lui, le physicien fait de Ia métaphysique dans la mesure ot il énonce formellement
que ce qui est vrai est vrai, il le fait d’autant mieux qu’il est métaphysicien, et « dans le sillage
d’Avicenne, Albert précise que la question de la Cause premiére reléve certes de la science
métaphysique, mais seulement au titre de probléme entrainé par son objet propre : I’étre que
’homme rencontre dans son expérience » (p. 90). C’est cela qui guide toute sa conception de
PPorganisation du savoir, et qui lui permet de ne plus subordonner la physique a la métaphysique.

A. Hasnaoui (pp. 103-123) analyse la notion centrale de may! (inclination) dans la dynamique
d’Ibn Sina, surtout en référence au Sifa’. Il donne d’abord les trois significations du mayl, comme
tel : la tendance d’un corps A rejoindre son lieu naturel quand il en est séparé, la résistance au
mouvement violent par laquelle le corps au repos s’oppose a ’action d’une cause externe qui
tend & 1’en écarter, et le principe prochain du mouvement qui se manifeste par I"impulsion que
le corps en mouvement imprime a ce qui lui fait obstacle. A chaque type de mouvement corres-
pond un type de mayl : naturel, psychique ou violent. Une fois ces définitions données, A.H.
développe la question du may! rectiligne et du mayl! circulaire, puis celle du mouvement des
projectiles, et enfin celle de la chute accélérée des graves; il donne, en appendice, la traduction
d’un passage du Sifd’ sur la comparaison entre la puissance échauffante et le mayl naturel.

BCAI 3 (1986) J. Jolivet et et R. Rashed (dir.): Etudes sur Avicenne, recensé par R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

Toute cette analyse, avec sa précision, apporte une contribution précieuse a la connaissance de
cet aspect de la dynamique d’Avicenne, encore peu étudiée.

A. Elamrani-Jamal (pp. 125-142) présente la notion de prophétie chez Ibn Sina, telle qu’elle
se trouve exposée dans le Traité de I'éme du Sifa’. A. E.-J. souligne d’abord qu’il y a 14 I’affirmation
d’une multiplicité d’espéces de prophétie. Ibn Sina articule ces différents modes prophétiques
autour des trois principales puissances de 'dme : la puissance imaginative, qui appelle le déve-
loppement le plus complexe; la puissance motrice et son exercice pratique; la puissance intellec-
tuelle, étape supréme de I’expression prophétique. A. E.-J. montre que c’est ainsi qu’Ibn Sina
fonde la multiplicité des modes de la prophétie, qui implique la totalité des puissances de I’Ame
humaine.

La derni¢re contribution de cet ouvrage (pp. 143-151) est la traduction, par R. Mimoune,
d’une épitre d’Ibn Sina sur la classification des sciences intellectuelles. Cette traduction est bonne,
et nous retrouvons en particulier dans ce texte la distinction des parties secondaires des mathé-
matiques auxquelles fait allusion R. Rashed dans la deuxiéme contribution. Mais nous aurions
aimé une introduction, ou un commentaire méme succinct, a ce texte, qui permette de le situer
dans ’ceuvre d’Ibn Sina.

Cet ouvrage, pris globalement, représente ainsi un apport de grande valeur & la connaissance
d’Ibn Sina, sur des aspects parfois négligés de la pensée de ce grand philosophe.

Régis MORELON
(C.N.R.S., Paris)

IBN SiNA, Remarks and admonitions. Part one : Logic, translated by Shams Constantine
Inati. Toronto, Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1984. In-8°, x1-165 p-
(Mediaeval Sources in translation, 28).

La premiére partie, consacrée a la logique, de I’ouvrage d’Avicenne connu sous le titre
al-I5arat wa-I-tanbihét (Remarks and admonitions, dans la traduction d’Inati), est un court résumé
qui ne peut se comparer pour I’ampleur et la profondeur a la logique contenue dans al-Sifa’,
et qui est également plus bref et moins systématique que la logique contenue dans al- Nagat.
Néanmoins 'intérét historique de ce traité est considérable, car c’est la logique des Isarat, et
non point celles des autres encyclopédies, qui a été ’objet de la plupart des commentaires com-
pos€s par les logiciens arabes sur 1’ceuvre d’Avicenne dans les siécles suivants.

La traduction de S.C. Inati est faite sur ’édition de S. Dunya (Le Caire, 1971), comparée avec
les éditions de J. Forget (Leiden, 1892) et de N. Shehaby (Téhéran, 1960). Au vu des sondages
limités que nous avons effectués, cette traduction nous a paru « fiable ». Son auteur a eu I’heu-
reuse idée de mettre en notes certains termes techniques ou la translittération de quelques
passages dont I'interprétation lui a semblé difficile et d’accompagner ces translittérations de brefs
commentaires. 1l est clair, cependant, que le lecteur arabisant aura toujours intérét & confronter
le texte original avec la traduction proposée, au besoin pour s’en écarter. Ainsi, par exemple,
p. 146, paragraphe « 3 », s’agissant du syllogisme formé sur une proposition disjonctive excluant
que ses membres puissent étre faux ensemble, au lieu de « Repeating the contradictory (or a part)

11

BCAI 3 (1986) J. Jolivet et et R. Rashed (dir.): Etudes sur Avicenne, recensé par R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



