74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

Ibn “Adi veut réfuter dans I’ensemble ’opinion de Quryaqus, auteur nestorien du X°© siécle
aprés J.C., resté inconnu jusqu’a présent, mais qui a laissé un écrit contenant a son tour une
réfutation de I’Islam (v. Platti, 60, note 7). Ses textes sont de nature théologico-philosophique,
et, dans les pages éditées et traduites ici, on voit bien aussi combien Ibn ‘Adi se sentait responsable
en bon monophysite qu’il était, de défendre sa communauté jacobite. Dans ce métier-ci, il aurait,
d’aprés Platti, excellé, car il maniait trés bien I’arme du logicien et les grands talents du traducteur.
La démonstration de telles qualités aurait gagné en utilité, si M. Platti, qui qualifie son philo-
sophe de «scolastique parfait », nous avait donné quelques renseignements de plus sur ce coté
de Pactivité trés louable de son auteur et sa méthode de travail trés élaborée qui lui ont permis
de constituer une école importante, devenue ’héritiére de 1’Ecole philosophique d’Alexandrie
et qui se signale par sa modération vis-a-vis du rationalisme.

La seconde partie, celle consacrée & I’édition et a la traduction, est particuliérement intéressante,
parce qu’il y a surtout le c6t€ documentaire touchant idées et méthode de travail d’Ibn °“Adj,
sans vouloir négliger celui de la pure linguistique. Editer et traduire des textes de ce genre n’est
pas une tache simple, car les problémes linguistiques sont multiples. L’éditeur doit donc étre
Ioué pour son courage. Qu’il me soit permis cependant d’attirer ’attention sur un certain nombre
de points qui me semblent importants dans une édition de textes en général. Comme il s’agit
de textes assez anciens, il aurait été souhaitable d’en analyser les manuscrits et d’étudier leur
langue dans ses archaismes, ses c6tés littéraires ou dialectaux, afin que 1’intérét soit plus complet.
A ce probléme est li¢ naturellement celui de 1’appareil critique qui doit éclairer des formes rares,
des choix faits, des corrections, des ajustements etc. Dans cette édition-ci, on aurait pu faire
beaucoup plus, sans trop de problémes. La plupart des erreurs dans le texte arabe sont des
erreurs d’impression qu’on aurait pu aussi éviter, car certaines formes sont parfois déroutantes
(comme inklrk au lieu de ink°r'k®, p. 13, ligne 11).

Ces remarques ne devraient en aucune maniére faire oublier le courage, 1’assiduité et ’apport
trés positif de M. Platti qui a su mettre & la disposition des spécialistes des traités aussi impor-
tants, de lecture pénible, en les accompagnant d’une traduction soignée et d’une étude trés inté-
ressante sur un philosophe-théologien dont la valeur sera sans aucun doute, grace a lui, mieux
apprécicée.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

Abderrahmane TaHa, Langage et Philosophie, Essai sur les Structures linguistiques de
I’Ontologie. Rabat, Publications de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines,
1979. 233 p.

Ce petit livre déja ancien risque fort d’étre éclipsé aujourd’hui par I’ouvrage d’Elamrani-Jamal
dont il a déjd été rendu compte ici-méme : Logique aristotélicienne et Grammaire arabe (1), Les

() Annales Islamologiques XXI (1985), pp. 246-248.

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 75

deux contributions portent au fond sur le méme sujet : la philosophie arabe et son langage dans
leurs rapports avec la syllogistique. Les ouvrages se terminent tous deux par la traduction des
mémes textes : ceux, trés souvent cités, de Tawhidi et de Farabi (Kitab al-Hurif) sur la logique
et la grammaire. Mieux vaut d’ailleurs, sur ce point, se reporter & Elamrani qui ajoute 2 la qualité
de ses traductions d’autres sources de référence beaucoup moins connues. Mais que ces ressem-
blances ne fassent pas illusion : il n’y a rien dans ces questions-13 sur quoi Taha et Elamrani
ne s’opposent. Tandis que celui-ci distingue avec méthode la question de la construction d’une
langue technique pour la philosophie de celle, beaucoup moins précise, des « mentalités » que
véhiculeraient les différentes langues naturelles, Taha, lui, confond délibérément ces interro-
gations. Enfin, c’est beaucoup moins la logique elle-méme qui le préoccupe que 1’ontologie
— grecque, dit-1l, parce que liée & la grammaire de sa langue d’origine — que son vocabulaire
technique porterait avec soi.

Car, selon lui, tout est 1ié : « L’entreprise ontologique est entiérement fondée sur le fait que,
dans certaines langues indo-européennes, le terme « étre » qui sert de copule dans la phrase
prédicative, exprime aussi I’existence dans une phrase verbale » (p. 13); ou encore : «il ne serait
pas excessif de dire que I’ontologie se fonde presque en sa totalité sur le schéma de prédication
propre aux langues occidentales » (p. 78; cf. également p. 167).

Si la «science de I’étre » est un accident linguistique et se laisse déduire de la polysémie
contingente d’un verbe et des structures grammaticales propres 4 une famille de langues natu-
relles — il va de soi que Taha souscrit sans réserve & la dérivation linguistique des catégories
aristotéliciennes — sa traduction en arabe parait vouée 4 1’échec. Telle est bien la thése que
P'auteur s’emploie & défendre jusqu’a I’inconséquence : puisque les Arabes ne disposaient pas
dans leur langue du verbe étre pour marquer le lien du prédicat au sujet dans I’expression de
la composition apophantique, ils durent recourir & plusieurs expédients. Leur recensement
(usage de huwa, de kana, de wugida, thése de «la copule implicite » et diverses innovations ter-
minologiques de Kindi) le conduit 4 la méme conclusion martelée tout au long du livre : pour
vaincre « la résistance du vocabulaire arabe 2 la greffe sémantique grecque » (p. 35; cf. les textes
de Massignon et d’Arnaldez cités et critiqués in Elamrani, op. cit., p. 47 ss.), les philosophes
arabes auront dit malmener la syntaxe de leur propre langue naturelle : « I’arabe n’a pu rendre
la copule grecque qu’au prix de nombreuses altérations rompant son mouvement syntaxique
naturel » (p. 30); «1’arabe philosophique a dii forcer la structure naturelle de la langue arabe »
(p- 170); c’est « une langue altérée, qui ne pouvait que répugner aux grammairiens, aux hommes
de lettres, et méme aux honnétes gens, sensibles spontanément a I*usage correct de I’arabe »
(ibid.). Taha manque de mots pour qualifier la perversité de « ce jargon philosophique ». Il repart
inlassablement en guerre contre «ses termes rébarbatifs, ses expressions saugrenues et ses
constructions péchant contre les régles les plus simples de la syntaxe naturelle » (p. 168), contre
«la prolifération de termes barbares, de néologismes aussi répugnants 2 I’esprit de la langue
naturelle qu’éloignés de la juste transposition de 1’8tre » (p. 169), contre «la confusion gram-
maticale qui régnait chez les philosophes » (p. 28), la « corruption » de la langue, son « altération »
(p. 157), la « rupture » de « son mouvement syntaxique naturel » (p. 30), contre « ces monstres
verbaux (...), ces erreurs syntaxiques incroyables (...), cette prolifération de constructions
aberrantes contrevenant aux régles les plus élémentaires de la grammaire arabe (...) cette dislo-

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

cation grammaticale » au service « d’hésitations, de tergiversations (...) a propos de la sub-
stance » ou « de difficultés soi-disant philosophiques » (p. 147).

J*écrivais que Taha raisonnait jusqu’a I’inconséquence parce que, lorsqu’il est conduit a s’in-
terroger sur les conditions historiques de possibilité de tels « monstres verbaux », a expliquer
qu’en dépit de la « nature », on ait pu étre a la fois arabe et philosophe, il Iui faut admettre deux
contre-vérités historiques qui transforment a son insu la théorie qu’il voudrait étayer en une
démonstration par I’absurde de son caractére fallacieux. Si I’ontologie est & ce point étrangére
a la langue des Arabes, comment expliquer, tout d’abord, qu’un Kindi, un Avicenne ou un
Farabi en aient pergu 'urgence ? C’est, répond Taha, qu’ils connaissaient le grec. Ainsi apprend-on
de Farabi (p. 30) que le grec lui était familier, et de « ’arabe philosophique » (p. 170) que, « pour
avoir été construit sur le modéle linguistique grec, sa compréhension devenait presque interdite
aux philosophes qui n’étaient pas initiés au grec ». Comment expliquer ensuite que la « syntaxe
naturelle » de ’arabe se soit ainsi laissée malmener? C’est, ajoute-t-il, « que la science gramma-
ticale en était encore a ses débuts ou que son enseignement ne faisait pas encore autorité » (p. 28).

Que ces deux affirmations soient fausses n’est plus a démontrer. Les preuves abondent, tant
de T’ignorance du grec ol se trouvaient non seulement Fardbi — qu’on se reporte par exemple
a ses « étymologies » —, mais probablement tous les faldsifa a partir du III-IV® siécle h., que
de ’existence bien attestée d’une grammaire précise et siire d’elle-méme dés al-Halil et Sibawayhi.

A ce procés mal instruit succéde une condamnation sans appel : pour « n’avoir pas vu le
caractére occidental du verbe-copule » (p. 30), les faldsifa sont convaincus d’aveuglement (p. 165),
de ressassement servile des textes grecs (p. 164), de stérilité intellectuelle (p. 171) et d’imitation
impuissante : « Le tort des philosophes arabes est d’avoir suivi a la lettre les textes grecs. Ce
qu’on croit étre leur grandeur n’est que misére. Rien ne fut si néfaste pour eux que cette fidélité,
tant louée par les occidentaux, aux écrits de philosophie. Malgré tous les éloges dont ils furent
I’objet, leurs ouvrages philosophiques ne semblent constituer que des commentaires, des gloses
et surgloses » (p. 171). Passons sur le ... néologisme, mais comment accepter qu’emporté par
la violence de cette charge, Taha recoure a des artifices qui confinent 2 la falsification des textes?
Ainsi, par exemple, la tradition bien connue rapportant d’Avicenne qu’il attribuait sa soudaine
intelligence de la Métaphysique a la lecture fortuite d’un opuscule de Farabi est bien citée p. 170,
mais caviardée et travestie pour ’occasion en un dénigrement avicennien de I'usage de I’arabe
dans la philosophie!

Les deux premiéres parties de cet ouvrage en méme temps que I’essentiel de sa conclusion
sont consacrées 4 ce réglement de compte. Mais c’est & 1’ontologie elle-méme, quelle que soit
la langue dans laquelle elle se trouve consignée, que Taha entend faire un sort. Aussi bien les
parties 3 et 4 ne font-elles plus de détail. Reprenant a son compte les analyses de Carnap, de
Russell, de Wittgenstein, de Frege ou méme de Kant, évoquant, bien a contre-sens (p. 82) le
Parménide, faisant fléche du bois de la critique, de celui de "atomisme logique, de la théorie
des types, du néo-positivisme, convoquant sans discernement Ockham, Rougier, Bergson, Hume
et bien d’autres encore, il entend ne laisser aucune chance a la métaphysique! Il semble oublier,
ce faisant, qu’efit-il commencé par la disqualification néo-positiviste des énoncés « dénués de
sens » qu’il elit pu faire 1’économie de bien des pages. Que resterait-il de tout discours a préten~
tion philosophique — écrit ou non en arabe — s’il fallait le juger a Paune de la théorie des des-

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 77

criptions dont le mérite « est qu’elle nous ameéne a considérer les expressions ontologiques comme
des fonctions propositionnelles, qu’il faudra, par conséquent, transformer en propositions et
ceci en substituant des constantes aux variables qui y figurent »? « C’est, ajoute Taha avec ingé-
nuité, de cette fagon seulement qu’on peut trancher les points litigieux de cette pensée essentielle-
ment abstraite qu’est I’ontologie » (p. 101).

Mais I’auteur ne s’en tient pas 13 : parcourant pour son compte I’itinéraire spirituel de Witt-
genstein, passant du Tractacus aux Investigations, il en vient & sacrifier les armes, désormais
inutiles, de 1’analyse logique du langage a «la philosophie du langage ordinaire » et convient
que la langue naturelle « est un maitre plus siir que le symbolisme formel » (pp. 125-126). Com-
ment ne pas évoquer, au hasard des confuses stations de ces chapitres éclectiques, Bouvard et
Pécuchet? Laissons aux linguistes le soin de répondre a des affirmations aussi saugrenues que
celle proférée p. 134 : « Dire que le langage est doublement articulé revient & dire en fin de
compte que la réalité est doublement condensée : cette condensation étant d’abord physique,
ensuite physiologique. Il parait donc que le critére de la double articulation est ontologique et
par conséquent extérieur & I’essence du langage ». Passons sur le point de savoir comment Taha
définira, dans les termes de la théorie des descriptions, « ’essence du langage » ... car enfin,
ou veut-il en venir?

A rien de moins qu’d une restauration du « sens commun » : « comme les vérités du sens
commun se conservent dans le langage naturel, il devient clair que toute proposition qui fait
violence 4 I'usage ordinaire de la langue est considérée comme une violation faite au sens
commun » (Moore, cité p. 88). Sur le contenu de ce «sens commun », Taha se montre peu
bavard mais tout porte a croire que les Anglais ne s’y reconnaitront pas et qu’ils refuseront de
cautionner cet anathéme de béton jeté sur chaque Aufkldrung. C’est pour une « violation du
sens commun » que les Athéniens ont condamné Socrate, et qu’ailleurs tant de livres furent
briilés et tant de philosophes réduits au silence et condamnés a 1’oubli.

Taha trouve dans « I’hypothése de Sapir-Whorf» — dont on pouvait pourtant croire qu’il
la révoquait p. 139 — la meilleure expression de I’idée qu’il défend (p. 159). II introduit in fine
la notion de « noétique arabe » pour désigner « la pensée spécifique et originale », la « structu-
ration spécifique de I’étre » que 1’usage de [’arabe impose a ceux qui le parlent (ibid.). 11 recon-
naitrait bien dans la pensée juridique et le recours au giyas une forme exemplaire du mouvement
spontané qui « anime de l'intérieur » les principes de la langue arabe, s’il ne croyait devoir
regretter une certaine contamination des usii/ al-figh par la logique stoicienne et néo-platonicienne.
C’est, dit-il, une forme de réflexion intermédiaire, ni « pensée ‘logique’ qui pose, combine et
déduit, n’obéissant en cela qu’aux seules lois bien arbitraires de la construction » (ibid.), ni,
non plus, « pensée noétique véritable [qui] se veut, ne serait-ce qu’au début de son élaboration,
indépendante a la fois de I’ontologie et de la théologie [et] se laisse découvrir dans les seules
structures de la langue arabe » (p. 163), ni vraiment « grecque », ni tout a fait « arabe ». Il est
bien dommage qu’aucune référence ne soit faite, & ce propos, aux travaux aujourd’hui classiques
de R. Brunschvig et que la bibliographie n’en porte pas mention.

En refermant ce livre, le lecteur que la falsafa ne laisse pas indifférent pourra difficilement
réprimer ’expression de son impatience et de sa déception. Tout se passe comme si Taha, choisis-
sant de traiter de « I’arabe philosophique », se tenait pour dispensé de parler de la philosophie

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 3

arabe. Comme si, pour lui, la construction d’un langage technique de la philosophie n’obéissait
qu’a un impératif abstrait de traduction littérale du grec. Pourtant, pas plus que Farabi, Averroés
ne cherchait a traduire en arabe la forme « grecque » de ’expression du jugement. Il revendiquait
le droit de penser les traductions dont il disposait, d’effectuer leurs significations universelles
et de faire comprendre, en arabe, a quelles nécessités essentielles ces textes, selon lui, répondaient.

« L’arabe philosophique » ferait entorse & la syntaxe « naturelle » de ’arabe? Soit. Mais le
passage, chez Aristote lui-méme, de « certains animaux ne sont pas des hommes » — comme
on pourrait le trouver dans les Topiques ou le Péri Herménéias — & « homme n’appartient pas
a tout animal » — comme on le trouvera dans les Analytiques — est-il donc, du point de vue
de la «syntaxe naturelle » du grec, si élégant?

Ce n’est pas par un irrespect gratuit de 1'usage ordinaire de la langue que le logicien introduit
des innovations linguistiques, mais bien pour obéir & ce qui lui parait étre une nécessité concep-
tuelle incontournable. Si ’absence du verbe « étre », pris comme copule, interdit de distinguer
entre les propositions négatives « simples» et les affirmatives « méta-thétiques» ou encore
« indéfinies » et si, par ailleurs, Farabi, comme il le fait dans le grand commentaire et I’abrégé
du Péri Herménéias refuse, a la suite d’Aristote, de les tenir pour équivalentes du point de vue
de leurs conditions de vérité, il devient nécessaire d’introduire en arabe, dans ’expression du
jugement prédicatif, une marque visible de la connexion des termes. On verra ainsi, comme a
la lumiére de midi, si la négation la précéde, comme pour les négatives simples (Zaydun laysa
yiagadu “aliman) etfou lui succéde, comme pour les méta-thétiques, qu’elles soient affirmatives
(Z. yagadu la “aliman), ou négatives (Z. laysa yiagadu 1G ‘dliman; cf., a ce sujet, ’abrégé du
Péri Herménéias, édité au Caire par Mhd. Salim Salim, 1972). Ce n’est assurément pas 13 la
solution la plus conforme aux régles de la grammaire arabe, ce n’est pas non plus celle qui fut
toujours retenue, mais c’est bien la plus explicite.

Mais voici un autre exemple de I’aveuglement auquel Taha se condamne : « 3 la différence,
écrit-il, de la proposition modale grecque ou latine qui se résout en deux parties, le modus et
le dictus, la proposition modale arabe n’est que la proposition prédicative elle-méme» (p. 64).
Si les mots ont un sens, cela signifie ... qu’il n’y a pas de logique modale arabe! La question
vient de loin et les textes d’Aristote lui-méme se trouvent souvent obscurcis par ’appréciation
changeante de la modalité : I’expression modale est-elle extra-propositionnelle ou modifie-t-elle
seulement le prédicat du jugement? Faut-il dire, comme Aristote y est peut-étre conduit dans
le Péri Herménéias 12-13 par le choix d’exemples empruntés aux jugements d’existence, «il est
nécessaire (ou possible) que P »? Ou doit-on dire, comme le méme Aristote s’en va le répétant
dans sa théorie des « syllogismes modaux » : « S est nécessairement P »? Dans le second cas,
quelle que soit la langue choisie, il ne peut y avoir de logique modale : « nécessairement-P » est
un prédicat comme les autres et les syllogismes dans lesquels il entre en composition n’ont rien
que d’ordinaire. Les Arabes ont hérité de cette ambiguité. Ils n’ont pas pergu, sur ce point, le
parti qu’ils pouvaient tirer de la logique propositionnelle des Stoiciens. Comme Avicenne,
Farabi passe de 'une a 1’autre des définitions de la modalité. D’intra-propositionnelle qu’elle
est dans le Traité de I’Harmonie entre les Opinions des deux Sages comme dans le Livre des
Directives d’Avicenne (tel est le sens du texte cité par Taha p. 63 et tiré des al-Ifarat wa-I-tanbihat,
éd. Sulayman Dunya, t. 1, pp. 260-261, trad. Goichon, Directives, pp. 132-133), elle devient

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

extra-propositionnelle dans le Grand Commentaire, comme dans I’Abrégé (p. 47 de I’éd. citée;
cf. également les textes cités par Goichon, Lexique de la Langue philosophique ... n° 753, 3°,
p. 426).

L’exemple illustre comment, parce qu’il pose les questions en termes spécieux — « proposition
modale grecque ou latine » vs. « proposition modale arabe » —, Taha est conduit & malmener
la longue histoire de la théorie des jugements, lesquels ne sont en eux-mémes ni grecs, ni latins,
ni arabes ...

Alors méme qu’il les traduit, il ne tient pas compte de ces textes de Farabi — ils sont nombreux,
Elamrani les cite et lui-méme ne les ignore pas — qui revendiquent pour la philosophie le droit
d’user métaphoriquement des distinctions de la grammaire, de recourir & un usage amendé des
catégories grammaticales, de « formaliser » en somme. Ainsi, par exemple, la convocation de
huwa dans I’expression du jugement prédicatif devra-t-elle faire abstraction de sa fonction pro-
nominale; ainsi encore, I’emploi de mawgizd dans sa fonction logique devra-t-il passer outre
les régles de sa dérivation morphologique. Les exemples ne manquent pas qui montrent comment
Farabi fut conduit par le truchement, inévitable pour lui — n’en déplaise & Taha —, des tra-
ductions, a entreprendre une réflexion trés rigoureuse sur les rapports de signification, sur la
portée de la correspondance entre la logique et la grammaire, sur les objets universels et intelli-
gibles de la premiére et ceux particuliers et contingents de la seconde, sur les relations entre les
lois de la pensée et les régles grammaticales de leur expression. De cette réflexion-la, Taha ne
croit pouvoir tirer aucun profit. Il persiste & juger la philosophie d’un point de vue esthétisant,
a lui refuser, au nom d’une encombrante évocation de « 'usage correct de I’arabe », voix au
chapitre.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

Etudes sur Avicenne, dirigées par J. Jolivet et R. Rashed. Paris, Les Belles Lettres (col-
lection « Science et philosophie arabe », études et reprises), 1984. 24 X 16 cm., 151 p.

Cet ouvrage collectif contient, aprés une préface de présentation, sept études de grande qualité
sur la pensée d’Ibn Sina ou sur 'influence de ce dernier en Occident médiéval latin, que nous
allons reprendre I’une aprés I’autre.

J. Jolivet (pp. 11-28) étudie les origines de ’ontologie d’Ibn Sini, & partir de I’analyse de deux
passages du Sifd’, ol se trouve un développement sur « I’existant » et «la chose ». L’examen
des textes montre que chez Aristote « la chose » n’a pas de sens technique particulier, et que
I’ontologie développée par Avicenne est différente de celle d’Aristote, sans pour cela étre plato-
nicienne. J.J. en recherche alors la trace chez les philosopohes arabes antérieurs 4 Ibn Sini, mais
en trouve surtout la trace dans les controverses entre les Mutakallimiin, et conclut, aprés un
développement convaincant : « Il est vrai, bien entendu, qu’Ibn Sina doit beaucoup par ailleurs
a Aristote et au néoplatonisme; mais c’est dans le kalam que s’est préparée sa doctrine de ’essence,
qui est sans doute 1’élément principal de son ontologie ».

BCAI 3 (1986) A. Taha: Langage et Philosophie. Essai sur les structures linguistiques de I'ontologie, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



