1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

Dieu » qui ne se voit guére enrichie par la nouveauté évangélique de la « filiation adoptive » :
appelés a étre des serviteurs/esclaves obéissants et des intendants/régisseurs fidéles, les Croyants
ont A unifier leur anthropologie et & « contréler le futur ». L’A. tente néanmoins d’expliquer
la condition symbolique de «fils de Dieu» comme étant un accés privilégié non plus a la
‘noospheére * mais 3 la ¢ théosphére °, pour reprendre un vocabulaire cher 4 Teilhard de Chardin.

Avec le trop bref Ch. 8 (pp. 141-146), I’A. analyse les conditions de la rencontre entre « Islam
et Christianisme aujourd’hui» : Comment répondre d’une maniére « créative » aux problémes
contemporains et donc continuer le dialogue malgré certains obstacles qui demeurent de taille?
Et I’A. de proposer ici 2 ses amis musulmans éclairés une nouvelle approche du mystére de la
crucifixion de Jésus «1’un des plus slirs événements de I’histoire », en rappelant qu’il est du
« devoir de chaque croyant a la fois de vérifier la compréhension qu’il a de sa propre foi et aussi
d’essayer d’acquérir une appréciation plus positive de la foi des autres ».

Le livre de W.M. Watt peut donc aider & un meilleur dialogue entre Chrétiens et Musulmans,
puisque les uns ct les autres y sont renvoyés a leur patrimoine commun, 2 la lumiére renouvelée
d’une appréciation moderne et scientifique. Si I'Islam y est présenté avec clarté et compétence,
le Christianisme s’y trouve souvent ramené a un « monothéisme chrétien », au risque d’y perdre
sa spécificité de révélation pléniére du Dieu Pére en Jésus Christ par la puissance de I’Esprit.
L’A. n’a-t-il pas trop souvent minimisé la « nouveauté chrétienne » pour la ramener, voire la
réduire, a ses seules sources bibliques, c’est-a-dire vétéro-testamentaires? Ce faisant, s’il réussit
a libérer le lecteur chrétien des « fausses images » qu’on lui a brossées de I’Islam, peut-on dire
qu’il aide avec autant de succés le lecteur musulman a renouveler sa connaissance et sa compré-
hension du Christianisme tel qu’il est vécu par les disciples de Jésus Christ? Peu de choses y
sont dites des mystéres qui lui sont essentiels (Trinité, Incarnation, Rédemption) et rien n’y est
dit de I’Eglise, des sacrements et de la sainteté chrétienne, toutes choses qu’un authentique
dialogue doit prendre en compte s’il veut étre juste et vrai. Plus d’une fois I’A. laisse entendre
que les deux traditions religieuses se révélent porteuses de fruits de sainteté ou, au moins, d’hu-
manisme, au cours de I’histoire : n’est-ce pas dans cette direction que devraient se déployer
des recherches ultérieures en matiére de religions comparées et de « théologies en situation » ?
Une étude des « conditions actuelles » du dialogue islamo-chrétien reste A faire.

Maurice BORRMANS
(Pontificio Istituto di Studi Arabi
e d’Islamistica, Rome)

Guy HARPIGNY, Islam et Christianisme selon Louis Massignon. Louvain-la-Neuve, Université
catholique de Louvain, Centre d’histoire des religions, coll. Homo religiosus, N° 6,
1981. 15,5 x 24 cm., 335 p.

Louis Massignon (1883-1962) n’a pas fini d’intriguer ceux qui, attirés par sa vie singuliére,
fascinés par son témoignage évangélique ou conquis par sa science islamologique, tentent d’en
découvrir les motivations profondes, les manifestations significatives et les développements

BCAI 3 (1986) G. Harpigny: Islam et Christianisme selon Louis Massignon, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

posthumes. Puisque ses Opera Minora ont été publiés par Y. Moubarac & Beyrouth, en 1963,
et qu’une ample Bibliographie sur Louis Massignon a été fournie par le méme en sa Pentalogie
islamo-chrétienne (Beyrouth, 1972-73, t. 1, pp. 7-89), il lui revenait donc, en une Lettre-Préface,
de présenter I’étude que Guy Harpigny développe ici en trois parties pour mieux « comprendre
Pattitude fondamentale (de L. Massignon) devant I'Islam, micux, dans I’Islam ».

L’A. retrace, dans la I Partie, L’itinéraire global de Massignon & travers trois cycles qui
sont marqués par trois modéles. Il y a d’abord le Cycle hallagien (Ch. 1, pp. 29-78) « qui se ter-
mine avec la soutenance de la thése sur Halldj en 1922 » : il est principalement marqué par
I’exemple de Hallag (« le désir de mourir anathéme pour la communauté musulmane »), culmine
avec la conversion de 1908 et se précise en I'imitation d’abddl qui lui sont déja trés chers
(Joris-Karl Huysmans, Charles de Foucauld, Paul Claudel et I’abbé Daniel Fontaine). Il y a
ensuite le Cycle abrahamique (Ch. 2, pp. 79-106) de 1922 4 1931, ou I’enseignement du professeur
et les engagements du chrétien se cristallisent dans la triple priére quotidienne pour Sodome,
Ismaél et Isaac, tout en méditant sur le drame des hospitalités trahies. Il y a enfin le Cycle
gandhien (Ch. 3, pp. 107-141) qui voit la vie de L. Massignon désormais marquée par le signe
de Gandhi, témoin de la vérité : c’est au cours de ce cycle (1931-1962) qu’il entre dans le Tiers
Ordre de St Frangois, fonde la Badaliya, association de priére et de substitution, et regoit le
sacerdoce dans une Eglise orientale (1950).

Quels sont alors les « thémes principaux suivant lesquels la pensée (de Massignon) a sous-tendu
Dlaction »? La 2° Partie en privilégie quatre : L’hospitalité arabe (Ch. 4, pp. 149-159), car
L. Massignon entend étre «’hdte des Arabes pour les accueillir comme ses hotes »; Le veu et la
substitution (Ch. 5, pp. 161-191), car L. Massignon se sait et se veut membre d’une vaste famille
de « com-patients » au cceur de ’histoire des relations islamo-chrétiennes; L ’intercession pour
les pécheurs et les exclus (Ch. 6, pp. 193-208), car L. Massignon développe au maximum sa foi
en la Communion des Saints (surtout Marie et ... les Sept Dormants); La parole donnée (Ch. 7,
pp. 209-222), car L. Massignon a une certaine vision de la France qu’il veut voir fidéle aux
promesses qu’elle a faites aux peuples du Maghreb.

La 3° Partie tend & proposer une Réflexion théologique sur le théme central que I’A. préte
a L. Massignon : « vivre dans le secret de la Croix du Christ et s’offrir & Dieu a la place des
musulmans pécheurs ». Tout ceci est situé dans Le contexte historiqgue (Ch. 8, pp. 229-245) du
Catholicisme frangais du début du XX¢ siécle et réinterprété dans L’annonce du pardon des
pécheurs, chrétiens et musulmans, par la substitution (Ch. 9, pp. 247-261). Dans sa Conclusion,
I’A. tente un bilan honnéte des acquisitions définitives et des lacunes subsistantes en matiére
de «biographie spirituelle », quand il s’agit de comprendre «de Pintérieur » Ditinéraire de
L. Massignon, sa vocation chrétienne unifiant sa destinée humaine a travers la diversité de ses
intéréts, de ses affections et de ses engagements.

Les Notes Documentaires, les Annexes et la Bibliographie (Sources et Auteurs), ainsi que les
divers Index (pp. 269-332), disent assez I’ampleur des recherches de I’A. : il a su les présenter
avec tact et les analyser avec délicatesse. Tout cela Iui permet de conclure que L. Massignon
«a vécu le dialogue islamo-chrétien dans la solitude ... Son apport au dialogue fut plus un
témoignage de vie qu’un exposé doctrinal. Quelques-uns des responsables d’Eglise ont peut-étre
été perplexes devant un vocabulaire qu’il n’empruntait pas & un systéme théologique. Il

BCAI 3 (1986) G. Harpigny: Islam et Christianisme selon Louis Massignon, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

n’empéche que son témoignage et ses écrits ont ouvert des pistes peut-étre abruptes mais qui ont le
mérite de ne pas passer a coté de la réalité ». On sait que son exemple et son action ont influencé
d’une maniére décisive la pensée et la foi chrétiennes vis-a-vis de I'Islam et des Musulmans :
témoins en sont, par exemple, les textes de Vatican sur les relations entre Chrétiens et Musulmans.

Mais I’ceuvre correspond-elle au titre? Si le lecteur y découvre en profondeur ce que fut le
Christianisme pensé et vécu par L. Massignon, il lui est par contre difficile de se faire une parfaite
idée de I'Islam tel que celui-ci I’appréhendait, le comprenait ou I’exaltait. Le livre manque terrible-
ment de témoignages musulmans sur I’ceuvre et la personne de Massignon, ainsi que sur Hallag
lui-méme et toutes ces valeurs de langue sacrée, d’hospitalité inviolable et de fidélité a la parole
donnée : les Arabes musulmans les lisent-ils, les comprennent-ils et les vivent-ils aujourd’hui
comme L. Massignon a pensé devoir les interpréter pour son compte personnel? La question
n’est pas sans importance, dés lors que I’on s’interroge sur le futur du dialogue entre Chrétiens
et Musulmans et sur la vérité de cette « vision personnelle » de I’Islam que L. Massignon y a
introduite par ses ceuvres et son témoignage. Il reste que tout vrai dialogue entre Croyants
dépend, avant tout, de celui que nouent, entre eux, «les compatients, les intercesseurs et les
saints »; c’est 14, sans aucun doute, I’apport décisif de L. Massignon au dialogue et c’est bien ce
que le présent ouvrage démontre avec intelligence et délicatesse tout a la fois.

Maurice BORRMANS
(Pontificio Istituto di Studi Arabi
¢ d’Islamistica, Rome)

E. PLaTTI, Yahya Ibn “Adi théologien chrétien et philosophe arabe. Sa théologie de l'incarna-
tion. Louvain, Department Orientalistiek, 1983. xxtv + 196 + 76 p. (textes arabes
de 1 a 68), (Orientalia Lovaniensia 14).

La littérature arabe chrétienne reste souvent négligée par plus d’un arabisant. Pourtant nul
n’ignore quel intérét certains de ses aspects peuvent présenter dans 1’éclaircissement de beaucoup
de questions concernant le développement de la langue arabe et I’histoire des idées dans la culture
arabo-islamique en général. Le travail en question ici est bien significatif dans ce domaine, et
corrobore le sens de ces propos par ses deux parties :

I. — Vie et ceuvre de Yahya Ibn “Adi : le premier chapitre présente la vie et I’uvre de ’auteur,
alors que le second est réservé aux traités théologiques sur I’incarnation et le troisiéme & la doc-
trine de 1’auteur sur l’incarnation.

II. — Edition et traduction de trois textes sur le probléme de ’incarnation : 1. Une polémique
antinestorienne formée d’une discussion avec le théologien nestorien Quryiqus Ibn Zakariyya
al-Harrani (p. 5-61 du texte arabe). 2. Un court traité constituant une annexe du n°® précédent
(62-63). 3. Deux arguments supplémentaires en faveur de 1’unité de la substance du Christ, avec
une réfutation des idées qui nient I>union entre les deux substances divine et humaine et prétendent
que cette union est seulement volontaire (64-68).

BCAI 3 (1986) G. Harpigny: Islam et Christianisme selon Louis Massignon, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



