1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

du « temps cyclique » dans I’ismaélisme (p. 42 s.) permet 1’établissement de plusieurs homologies
avec le mazdéisme (cf. le « drame dans le ciel » de la cosmologie ismaélienne, p. 47).

Dans la deuxi¢me partic du volume, Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la gnose
ismaélienne, ce théme de la vision cyclique de I’histoire dans I’ismaélisme est repris avec plus
d’ampleur. D’une part, I’exposé de la cosmogénése et des grands cycles spirituels de 1’humanité
y est développé et détaillé : I'idée que I’Adam coranique et biblique n’ait été que Iinitiateur
d’un dernier cycle de I'histoire, qu’il ait été précédé par plusieurs autres « Adam», et que
ceux-ci aient re-vécu I’acte du premier Adam, céleste, fournit un schéma dont la richesse et la
complexité rappellent parfois les cyclologies indo-bouddhiques. Le « pourquoi» de la chute
d’Adam, le « comment » de la salvation relévent ici de données totalement étrangéres a I’Islam
officiel. Par ailleurs, cette partie contient d’abondants renvois & d’autres mouvements spiritua-
listes (ébionisme, elkesaisme, docétisme). Les développements sur I'imamologie ismaélienne
(nettement différenciée de I'imamologie duodécimaine) sont d’une exceptionnelle richesse, occu-
pant les trois derniers chapitres de cette partie.

Le troisi¢éme exposé enfin, De la gnose antique a la gnose ismaélienne, est une synthése des
principaux thémes doctrinaux de I’ismaélisme. S’il est alerte et agréable A lire, il ne contient
gucre en fait de données qui n’aient été expliquées dans les précédentes parties, ou dans d’autres
ceuvres de H. Corbin. Les notes renvoient d’ailleurs le lecteur aux textes plus développés a
chaque fois que cela peut étre utile.

Le lecteur intéressé par ces questions pourra regretter toutefois, dans ’ensemble du volume,
I’absence de référence 3 I’enracinement historique et aux visées politiques de I'ismaélisme. Il
ne s’agissait bien entendu pas de faire ici une ceuvre historique sur ce mouvement : mais 1’ismaé-
lisme ayant déployé une impressionnante énergie du IX® au XIII® siécle dans la lutte pour le
pouvoir politique, ’on ne peut que s’interroger sur la fagon dont ce combat terrestre s’intégrait
dans leurs visions philosophiques. Les confréries soufies, elles, n’entretiendront pas d’ambitions
directement politiques. Deux modes bien distincts d’envisager la mission de ’homme en ce monde
sont donc en cause ici.

Toutefois, au cours de ces développements d’une ampleur intellectuelle et d’un mouvement
parfois magistraux, Henry Corbin donne au lecteur de pénétrer dans des mondes mentaux,
intégrant « quelque chose comme une autre dimension encore (une cinquiéme dimension?) »,
et cette impulsion méme vers ’exploration des « formes de I’esprit» en Iran est aussi un des
apports les plus féconds du livre.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

W. Montgomery WATT, Islam and Christianity today. London, Routledge and Kegan,
1983. 13 x 21,5 cm., 157 p.

Introduit par un Foreword dit a ’amitié de Son Excellence Shaykh Ahmed Zaki Yamani,
le présent ouvrage se veut une « contribution au dialogue » non seulement entre Chrétiens et

to

BCAI 3 (1986) W.M. Watt: Islam and Christianity today, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

Musulmans, mais aussi entre les Croyants qu’ils sont et les requétes ou les défis que la moder-
nité scientifique adresse également a leur foi. C’est 1’objet plus particulier des deux premiers
chapitres. Le Ch. I (pp. 1-6) rappelle briévement quelles sont « les attitudes musulmanes tradi-
tionnelles vis-a-vis du Christianisme » et «les attitudes chrétiennes traditionnelles vis-a-vis de
UIslam» : I'A. y rappelle que, de part et d’autre, on a élevé bien des « défenses» en vue de
sauvegarder la foi; les temps modernes exigent aujourd’hui qu’on les dépasse et que 1’on tente
une sérieuse « mise a jour» de la foi elle-méme. Le long Ch. 2 (pp. 7-43) entend défendre
« laffirmation de la vérité religieuse face au scientisme ». L’A. s’y attache a vérifier la valeur de
la vérité religicuse a travers le « caractére central de ’action », celle-ci constituant « le critére
des jugements de réalité » : les grandes religions sont « opérantes » parce qu’elles « ont rendu
leurs adeptes capables de mener une vie digne de ce nom au milieu de difficultés parfois extra-
ordinaires ». Conscient de la spécificité de « la forme linguistique de la vérité religieuse », P’A.
entend justifier alors «le langage symbolique comme expression de la réalité ... en matiére
de sujets religieux ». C’est 1’occasion, pour lui, de rappeler « le caractére fondamental du juge-
ment de réalité du sens commun » (toute réalité « transcende toujours son substrat matériel en
méme temps que ses origines ou ses parties). En fin de compte, c’est a ses fruits que I’on reconnait
les qualités de I’arbre!

En cinq chapitres au texte aussi dense que précis, I’A. essaie de démontrer combien 1’Islam
et le Christianisme sont plus proches qu’on ne le pense, quand on considére tour a tour « Les
noms et les attributs de Dieu» (Ch. 3, pp. 44-54), « L’Ecriture comme parole de Dieu» (Ch. 4,
pp- 55-76), « Dieu créateur » (Ch. 5, pp. 77-104), « Dieu, maitre de I’histoire » (Ch. 6, pp. 105-124)
et « L’humanité en relation avec Dieu» (Ch. 7, pp. 125-140). 1l apparait, au Ch. 3, que I’A.
conclut trés vite & « ’accord global de I’'Islam et du Christianisme sur Dieu » quant aux attri-
buts essentiels (unicité, transcendance et immanence, amour et bonté, volonté et dessein provi-
dentiel), parce qu’il met entre parenthéses la « doctrine de I’Incarnation » et juge «la doctrine
de la Trinité » fort « subtile et abstruse ». Il semble également, au Ch. 4, que les critéres de I’A.
quant a la révélation et a la prophétie tendent & rapprocher par trop Chrétiens et Musulmans
comme « Gens du Livre » (Bible et Coran). Certes, il insiste & bon droit sur «1’aspect humain
dans la révélation » et sur les voies de «la réception de la révélation », ce qui fait passer « de
I’Ecriture au dogme » et lui fait dire que « les credo-s expriment la quintessence de I’Ecriture »
et en fixent la régle d’interprétation. Mais peut-on dire que « les commandements de Dieu envers
la société humaine » sont a peu prés les mémes dans la Sari‘a, la Torah et I’Evangile? Il ressort
encore, du Ch. 5, que I’A. entend utiliser une « cosmologie philosophique provisoire » (évolu-
tion en direction de la ¢ noosphére °) pour résoudre « les problémes de 1'interprétation de I’Ecri-
ture » et les « prétendues interférences dans les lois de la nature», au nom d’une « naiveté
supérieure » (application en est seulement faite 3 Adam et Eve, 4 Marie et a Jésus). Mais, s’agis-
sant du « Dieu créateur », n’y avait-il pas a s’interroger sur le modéle et sur la finalité de la
création elle-méme ? Il découle également, du Ch. 6, que « la vérité de I’histoire sainte » (en Chris-
tianisme et en Islam) reléve d’une re-lecture, par « langage symbolique » du contrble que Dieu
exerce sur le processus historique. L’A. recourt alors, avec intelligence et succés, au concept
d’«iconic truth», mais semble par trop rapprocher les eschatologies islamique et chrétienne.
Il se dégage enfin, du Ch. 7, une image biblique et coranique de la « relation de I’humanité a

BCAI 3 (1986) W.M. Watt: Islam and Christianity today, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

Dieu » qui ne se voit guére enrichie par la nouveauté évangélique de la « filiation adoptive » :
appelés a étre des serviteurs/esclaves obéissants et des intendants/régisseurs fidéles, les Croyants
ont A unifier leur anthropologie et & « contréler le futur ». L’A. tente néanmoins d’expliquer
la condition symbolique de «fils de Dieu» comme étant un accés privilégié non plus a la
‘noospheére * mais 3 la ¢ théosphére °, pour reprendre un vocabulaire cher 4 Teilhard de Chardin.

Avec le trop bref Ch. 8 (pp. 141-146), I’A. analyse les conditions de la rencontre entre « Islam
et Christianisme aujourd’hui» : Comment répondre d’une maniére « créative » aux problémes
contemporains et donc continuer le dialogue malgré certains obstacles qui demeurent de taille?
Et I’A. de proposer ici 2 ses amis musulmans éclairés une nouvelle approche du mystére de la
crucifixion de Jésus «1’un des plus slirs événements de I’histoire », en rappelant qu’il est du
« devoir de chaque croyant a la fois de vérifier la compréhension qu’il a de sa propre foi et aussi
d’essayer d’acquérir une appréciation plus positive de la foi des autres ».

Le livre de W.M. Watt peut donc aider & un meilleur dialogue entre Chrétiens et Musulmans,
puisque les uns ct les autres y sont renvoyés a leur patrimoine commun, 2 la lumiére renouvelée
d’une appréciation moderne et scientifique. Si I'Islam y est présenté avec clarté et compétence,
le Christianisme s’y trouve souvent ramené a un « monothéisme chrétien », au risque d’y perdre
sa spécificité de révélation pléniére du Dieu Pére en Jésus Christ par la puissance de I’Esprit.
L’A. n’a-t-il pas trop souvent minimisé la « nouveauté chrétienne » pour la ramener, voire la
réduire, a ses seules sources bibliques, c’est-a-dire vétéro-testamentaires? Ce faisant, s’il réussit
a libérer le lecteur chrétien des « fausses images » qu’on lui a brossées de I’Islam, peut-on dire
qu’il aide avec autant de succés le lecteur musulman a renouveler sa connaissance et sa compré-
hension du Christianisme tel qu’il est vécu par les disciples de Jésus Christ? Peu de choses y
sont dites des mystéres qui lui sont essentiels (Trinité, Incarnation, Rédemption) et rien n’y est
dit de I’Eglise, des sacrements et de la sainteté chrétienne, toutes choses qu’un authentique
dialogue doit prendre en compte s’il veut étre juste et vrai. Plus d’une fois I’A. laisse entendre
que les deux traditions religieuses se révélent porteuses de fruits de sainteté ou, au moins, d’hu-
manisme, au cours de I’histoire : n’est-ce pas dans cette direction que devraient se déployer
des recherches ultérieures en matiére de religions comparées et de « théologies en situation » ?
Une étude des « conditions actuelles » du dialogue islamo-chrétien reste A faire.

Maurice BORRMANS
(Pontificio Istituto di Studi Arabi
e d’Islamistica, Rome)

Guy HARPIGNY, Islam et Christianisme selon Louis Massignon. Louvain-la-Neuve, Université
catholique de Louvain, Centre d’histoire des religions, coll. Homo religiosus, N° 6,
1981. 15,5 x 24 cm., 335 p.

Louis Massignon (1883-1962) n’a pas fini d’intriguer ceux qui, attirés par sa vie singuliére,
fascinés par son témoignage évangélique ou conquis par sa science islamologique, tentent d’en
découvrir les motivations profondes, les manifestations significatives et les développements

BCAI 3 (1986) W.M. Watt: Islam and Christianity today, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



