68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

la communauté, la coupant de toute dimension sacrale vivante, « mettant un barrage entre les
créatures et les preuves divines » (p. 180). Le texte ne formule méme pas la distinction classique
entre la fonction de la nubuwwa (close en I’an 10 de ’Hégire, pour les chiites comme pour les
sunnites) et celle de 1a walaya (notamment p. 182 et p. 193 s.). L’auteur anonyme de ce traité,
qui se borne a conclure que cette ceuvre « n’est point une histoire forgée de toutes piéces» (p. 191)
a su ainsi nous donner une mesure de Ia liberté de penser et de vivre qui était celle des ismaéliens
a I’époque classique (X° siécle).

Le dernier texte du volume, Juvénilité et chevalerie (session Eranos, 1976), expose le lien entre
Péthique de la futuwwa et le chiisme duodécimain, & partir notamment du Futuwwat Ndmeh
de Husayn KaSifi (XVe siécle). Pour les chiites, 1’histoire sacrale n’étant pas close, le service
« chevaleresque » du XII° Imidm a pris une dimension nettement mystique. Les intéressantes
remarques de H. Corbin ne doivent, bien sfir, pas faire oublier que le phénoméne de la furuwwa
s’est développé bien au-deld du chiisme et souvent totalement indépendamment de lui, et qu’il
ressort pour partie de questions sans rapport direct avec la spiritualité. Nous mettrions par ailleurs
une nuance a I’opposition suggérée par ’auteur entre cette éthique chevaleresque, et le bouddhisme
per¢u comme doctrine de retrait de la vie et de renoncement & tout espoir (p. 243) : ’attache-
ment chevaleresque a un absolu, et le détachement complet de ce qui est relatif, ne sont peut-étre
des antithéses que dans leur formulation.

Pierre LoRry
(Université de Bordeaux III)

Henry CoRBIN, Temps cyclique et gnose ismaélienne. Paris, Berg International, 1982, 208 p.

Ce volume regroupe le texte de trois conférences déja anciennes (respectivement de 1952, 55
et 56), et rééditées a I'intention d’un public plus vaste. Le théme général en est la perception du
temps dans la pensée gnostique iranienne (mazdéenne) et musulmane (ismaélienne). La question
et ses implications sont bien slir immenses. La philosophie et I’ethnologie contemporaines ont
souligné combien la conception quantitative du temps, découpé en heures et en jours, n’est qu’une
vision parmi d’autres dont se servent les humains pour se situer dans leur devenir, et que bien
des peuples et des courants de pensée ont une approche beaucoup plus complexe de 1’évaluation
du changement. C’est & explorer les rythmes de certaines autres fagons de vivre la durée, que
s’est attaché ici Henry Corbin.

La premiére étude, Le temps cyclique dans le mazdéisme et dans l'ismaélisme, contient de
vivantes et pénétrantes analyses sur les mythologies du temps dans I'Iran ancien : les entités
terrestres et leurs mouvements (donc le temps terrestre) sont, d’aprés le mazdéisme, suscitées
par Ohrmazd pour tenir téte aux forces des ténébres et restaurer ’équilibre et la justice dans le
cosmos. Ce qui suppose donc « la conception d’un temps cyclique qui est non pas le temps d’un
Eternel Retour, mais le temps du retour a une origine éternelle » (p. 12). De précieuses remar-
ques sont avancées sur les implications des variantes du mythe de ’origine des dieux Ohrmazd
et Ahriman pour la vision du temps et de la destinée individuelle (p. 21 s., p. 30). Puis ’exposé

BCAI 3 (1986) H. Corbin: Temps cyclique et gnose ismaélienne, recensé par P.-Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

du « temps cyclique » dans I’ismaélisme (p. 42 s.) permet 1’établissement de plusieurs homologies
avec le mazdéisme (cf. le « drame dans le ciel » de la cosmologie ismaélienne, p. 47).

Dans la deuxi¢me partic du volume, Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la gnose
ismaélienne, ce théme de la vision cyclique de I’histoire dans I’ismaélisme est repris avec plus
d’ampleur. D’une part, I’exposé de la cosmogénése et des grands cycles spirituels de 1’humanité
y est développé et détaillé : I'idée que I’Adam coranique et biblique n’ait été que Iinitiateur
d’un dernier cycle de I'histoire, qu’il ait été précédé par plusieurs autres « Adam», et que
ceux-ci aient re-vécu I’acte du premier Adam, céleste, fournit un schéma dont la richesse et la
complexité rappellent parfois les cyclologies indo-bouddhiques. Le « pourquoi» de la chute
d’Adam, le « comment » de la salvation relévent ici de données totalement étrangéres a I’Islam
officiel. Par ailleurs, cette partie contient d’abondants renvois & d’autres mouvements spiritua-
listes (ébionisme, elkesaisme, docétisme). Les développements sur I'imamologie ismaélienne
(nettement différenciée de I'imamologie duodécimaine) sont d’une exceptionnelle richesse, occu-
pant les trois derniers chapitres de cette partie.

Le troisi¢éme exposé enfin, De la gnose antique a la gnose ismaélienne, est une synthése des
principaux thémes doctrinaux de I’ismaélisme. S’il est alerte et agréable A lire, il ne contient
gucre en fait de données qui n’aient été expliquées dans les précédentes parties, ou dans d’autres
ceuvres de H. Corbin. Les notes renvoient d’ailleurs le lecteur aux textes plus développés a
chaque fois que cela peut étre utile.

Le lecteur intéressé par ces questions pourra regretter toutefois, dans ’ensemble du volume,
I’absence de référence 3 I’enracinement historique et aux visées politiques de I'ismaélisme. Il
ne s’agissait bien entendu pas de faire ici une ceuvre historique sur ce mouvement : mais 1’ismaé-
lisme ayant déployé une impressionnante énergie du IX® au XIII® siécle dans la lutte pour le
pouvoir politique, ’on ne peut que s’interroger sur la fagon dont ce combat terrestre s’intégrait
dans leurs visions philosophiques. Les confréries soufies, elles, n’entretiendront pas d’ambitions
directement politiques. Deux modes bien distincts d’envisager la mission de ’homme en ce monde
sont donc en cause ici.

Toutefois, au cours de ces développements d’une ampleur intellectuelle et d’un mouvement
parfois magistraux, Henry Corbin donne au lecteur de pénétrer dans des mondes mentaux,
intégrant « quelque chose comme une autre dimension encore (une cinquiéme dimension?) »,
et cette impulsion méme vers ’exploration des « formes de I’esprit» en Iran est aussi un des
apports les plus féconds du livre.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

W. Montgomery WATT, Islam and Christianity today. London, Routledge and Kegan,
1983. 13 x 21,5 cm., 157 p.

Introduit par un Foreword dit a ’amitié de Son Excellence Shaykh Ahmed Zaki Yamani,
le présent ouvrage se veut une « contribution au dialogue » non seulement entre Chrétiens et

to

BCAI 3 (1986) H. Corbin: Temps cyclique et gnose ismaélienne, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



