66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

the remembrance of God, by Sheikh Muzaffer Ozak al-Jerrahi al-Halveti, Translated from the
Turkish by Muhtar Holland, London, East-West Publications, 1981 (1 vol. in-8°, 201 p.).

Alexandre Popovic
(C.N.R.S., Paris)

Adam GAcex, Catalogue of Arabic Manuscripts in the Library of the Institute of Ismaili
Studies, 1. London, Islamic Publications, 1984, 23 cm., x1-180 p.

Les manuscrits ismailis présentés dans ce catalogue forment la moitié de la collection des
manuscrits arabes, au nombre de 339, sur les mille possédés par I’Institut. Un second volume
traitera du reste des manuscrits.

Les auteurs mentionnés sont trés connus et relévent plutét de la période fatimide classique
et de la période yéménite avec ses prolongements en Inde, ol un da‘7 mutlaq parut en 974/1567,
au Gugarat.

Nous trouvons toutefois les Fard'’id wa-Hudid de Ga'far ibn Mansiir al-Yaman, auteur de
la premiére période fatimide, mais souvent rattaché a la période néo-yéménite.

Pour la période fatimide, qui va jusqu’a la mort d’al-Mustansir (487/1094), figurent Nu'man
ibn Muhammad al-Tamimi, auteur du Kit@b al-Himma, regroupant les biographies des premiers
fatimides, ainsi qu’Abil Ya'qiib al-Sigistani (IV®/X*® s.) qui propagea la doctrine au Sistan, et
Hamid al-Din al-Kirmani (V¢/XI® s.), « Huggat al-"Iragiyyin», mais surtout mentionné dans les
ceuvres yéménites.

On trouve aussi P’euvre de Hatim ibn Hatim ibn Yahya ibn Lamak, descendant de Lamak
ibn Malik (m. 460/1068), et qui porta la da'wa au Gugarit.

Pour la période post-fatimide sont répertoriées les ceuvres des premiers da’is au Yémen, comme
al-Hattab ibn al-Hasan, Ibrahim al-Hamidi (557/1162; ’auteur se référe & Hamid al-Din al-
Kirmani), ‘Al ibn Muhammad ibn al-Walid (m. 612/1215), da't mutlaq des tayyibites et qui
propagea la doctrine au Yémen sous les Ayyiibides; la “agida de son fils Husayn (m. 667/1268)
figure aussi dans le catalogue.

Avec la communauté tayyibite, les relations furent resserrées entre I’Inde et le Yémen; pour
cette période plusieurs ceuvres d’Idris ibn ‘Imad al-Din (m. 872/1468) sont notées pour les
derniéres années; on trouve seulement le nom de Qutb Bha’i Sulayman-ji Burhanpiiri (m. 1291/
1826), qui consacra d’ailleurs une partie du Muntaza al-ahbar & Idris ibn ‘Imad al-Din.

Les ouvrages sont répertoriés par ordre alphabétique des titres; les notices se divisent en quatre
parties : description bibliographique de 1’ouvrage, éléments codicologiques, avec une descrip-
tion détaillée du papier, remarques sur la copie, enfin les références.

De nombreux index suivent; les index des auteurs, titres, copistes et incipit sont en caractéres
arabes, puis viennent les listes des manuscrits datés, des manuscrits illustrés, des noms de lieux
et des filigranes.

BCAI 3 (1986) A. Gacek: Catalogue of Arabic Manuscripts in the Library of the Institute of Ismaili Studies, recensé par Y. Sauvan
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 67

L’auteur du catalogue s’est attaché & développer la partie codicologique, avec une introduc-
tion portant I’accent sur 1’aspect propre de cette collection, pour les reliures, le papier, la présen-
tation des copies, généralement du XIX°® et du XX° siécle.

11 définit les termes et les formules employés caractéristiques de ces textes écrits pour la plupart
en Inde.

L’intérét de cette étude codicologique rendue possible par 'unité de cette collection n’a pas
échappé a l’auteur, alors que les textes présentés sont généralement connus.

Yvette SAUVAN
(Bibliothéque Nationale, Paris)

Henry CoRrBIN, L’homme et son ange. Paris, Fayard, 1983. 271 p.

Les trois textes qui composent ce volume traitent de la question du devenir métaphysique
humain selon I’ésotérisme islamique. Pour celui-ci en effet, ’lhomme au sens plein, n’« est»
pas encore, il ne constitue qu’un germe, une potentialité, comme le souligne Ia belle introduction
de Roger Munier.

Le premier de ces textes (session Eranos, 1949), intitulé Le récit d’initiation et I’hermétisme
en Iran est un exposé dense et soutenu sur la fonction de ’Ange chez Suhrawardi, dans le Gayar
al-hakim (p. 51 s.), dans le manichéisme (p. 63 s.) et le mazdéisme (p. 74 s.). L’idée centrale en
est le processus d’identification de I’étre humain a son Ange, c’est-a-dire au Soi profond qu’il
est en puissance, dans une relation de bi-unité (« dualitude », propose ici ’auteur). Et comme
d’autre part, cet Ange, ce Soi est lui-méme image et manifestation de la Divinité, selon une autre
relation de « dualitude », une expérience mystique est rendue possible qui ne soit ni « dévote »,
ni « panthéiste ». L’exposé, clair et soutenu, contient maintes idées éclairantes, comme la dis-
tinction entre une angélologie de type « platonicien » et une autre « gnostico-iranienne » (p. 60).
Les analyses de la spiritualité manichéenne aident & comprendre 1’acharnement du pouvoir isla-
mique contre les disciples de Mani, et contre mainte personne taxée de zandaga : la vision d’un
ange personnel du fidéle a en effet été per¢ue comme un danger permanent contre le rdle des
prophétes Iégislateurs et, partant, de 'ordre politique en place.

La seconde partie du volume est consacrée au « roman d’initiation » ismaélien, Le maitre et
le disciple (Al-"alim wa-al-gulam). Ce livre, trés original dans sa forme, est le récit de la rencontre
entre un da’f ismaélien et un jeune arabe, qui entre A son tour dans la da*wa, convertit et initie
son propre pére, puis un fagih de sa ville d’origine. Si la forme dialoguée, voire théatrale, donne
une vie particuliére a4 ce texte — dont H. Corbin nous traduit plusieurs passages essentiels —
le contenu n’en est pas moins, en lui-méme, d’un grand intérét. 1l trace en effet de fagon parti-
culiérement claire la ligne de démarcation entre la lecture « littéraliste » du Coran, et celle du
chiisme ésotérique. « Savoir (al-'ilm), c’est recevoir une information d’un autre. Comprendre
(al-ma‘rifa) c’est se voir soi-méme de ses propres yeux », déclare le jeune da‘7 an Jagqih (p. 164).
Plusieurs passages en sont particuliérement frappants. Ainsi, le dogme de la cléture de la pro-
phétie est-il dénoncé comme une manceuvre suscitée par le pouvoir politique pour mieux contrdler

BCAI 3 (1986) A. Gacek: Catalogue of Arabic Manuscripts in the Library of the Institute of Ismaili Studies, recensé par Y. Sauv_an
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



