1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

Nasr Hamid ABO ZAYD. — Falsafat al-ta’wil. Beyrouth, Dar al-tanwir / Dir al-wahda,
1983. 427 p.

Cette étude est I'ceuvre d’un professeur enseignant la philosophie 4 Beyrouth, et qui s’est con-
sacre depuis de nombreuses années aux questions d’exégése, du rapport au texte, au texte coranique
tout particuliérement. Aprés avoir publié un premier ouvrage Qadiyyat al-magaz fi al-Qur’an
‘inda al-Mu'tazila, il entreprit d’analyser les bases de I’herméneutique soufie, chez Ibn “Arabi
essentiellement. Partant de I’idée précongue que celle-ci était un « placage » arbitraire de doctrines
esotériques sur les versets du Coran, N. H. Aba Zayd en vint progressivement, ainsi qu’il ’ex-
plique dans son introduction, & découvrir chez les soufis une véritable exégése, résultant d’un
rapport dialectique et vécu entre I'esprit du soufi et le texte coranique lui-méme. C’est donc
«de 'intérieur » que 'auteur a tdché de saisir la démarche d’Ibn ‘Arabi, mais ceci, sans aban-
donner les principes d’une analyse critique, a savoir :

— Toute lecture, méme du Coran, implique une interprétation, nécessairement subjective.
L’attitude de I’orthodoxie sunnite, appuyant ’exégése sur le recours au hadit, est faussement
objective, incluant des choix préalables et éludant la question de I’interprétation de la
Tradition elle-méme.

— Cerner un travail d’exégése suppose de tenir compte et du donné historique, et du texte méme
et de sa langue, et enfin de I’héritage culturel et doctrinal qu’a recu I’herméneute. C’est
ce que N. H. Abli Zayd tentera de faire a propos des ceuvres d’Ibn “Arabi.

— Le soufisme est une vision originale du monde, qui doit étre abordée avec ses propres
concepts. Les approximations et erreurs que I’auteur décéle chez R.A. Nicholson, M. Asin
Palacios et A. A. Afifi sur la notion de wahdat al-wugiid et du « monisme » d’Ibn ‘Arabi,
de méme que chez les critiques sunnites a I’encontre du soufisme, résultent d’une compré-
hension trop partielle et extérieure de cette vision.

Le corps de I’ouvrage est constitué de trois parties principales, consacrées respectivement
la cosmologie akbarienne, & la position de I’homme face au monde et a la divinité, enfin, a la
lecture du Coran proprement dite chez Ibn “Arabi. Tous ces développements ont le grand mérite
d’étre clairs, présentant les termes de cette pensée, si foisonnante, voire parfois abstruse, avec
une limpidité et une précision remarquables. Ils sont en outre vivants et riches en rapproche-
ments, paralléles et réflexions replagant chaque donnée de la pensée akbarienne dans la pers-
pective de ’exégese. Toutefois, c’est essentiellement la troisiéme partie qui fournit un apport
vraiment original aux études sur Ibn “Arabi : I’exposé sur la science des lettres et sur les corres-
pondances entre données grammaticales et métaphysiques — sans étre exhaustif ni répondre a
toutes les interrogations du lecteur — est néanmoins une précieuse introduction a la lecture
des textes mémes d’Ibn “Arabi, les Futiithat principalement.

Les limitations de I’ouvrage sont le corollaire de ses qualités : N. H. Abid Zayd s’est borné
a étudier I'ceuvre d’Ibn “Arabi en elle-méme, et n’a donc pas abordé 1’exégése chez les soufis
qui 'ont précédé, et n’a guére recours non plus aux disciples et commentateurs du Say} al-Akbar.

BCAI 3 (1986) N.H. Abu Zayd: Falsafat al-ta’wil, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

De plus, les études occidentales sur la question sont peu exploitées, I’auteur n’ayant recouru
qu’d certaines d’entre elles, et en anglais uniquement. Des ceuvres comme celles de H. Corbin
ou de M. Asin Palacios ne lui sont donc connues que partiellement, par le biais de traductions,
ce qui limite malgré tout I’horizon de certains développements.

Mais cette limitation méme du sujet — d’une immensité déja océanique en lui-méme — est
délibérée et se comprend dans 1’optique de I’auteur. Son ouvrage n’est pas destiné & des spé-
cialistes de la pensée philosophique ou soufie, mais vise & présenter au public arabe cultivé une
image claire et vivante d’un des principaux aspects de son patrimoine culturel, aspect qui fut
jusqu’a nos jours assez négligé et souvent mal compris. Cet objectif a été exactement atteint,
répétons-le, grice 2 une rigueur intellectuelle et une précision d’analyse qui ne font jamais
obstacle a la clarté de ’exposé et a ’aisance du style : un livre fort utile par conséquent & beau-
coup d’égards.

Pierre LorRYy
(Université de Bordeaux IIT)

Senay YoLA, Schejch Nureddin Mehmed Cerrahi und sein Orden (1721-1925), Berlin, Klaus
Schwarz Verlag, 1982. 1 vol. in-8°, xu1 4 195 p. (= Islamkundliche Untersuchungen.
Band 71).

L’historique de la tariga garrahiyya (en turc cerrahiye), 'une des nombreuses sous-branches
turques de la halwatiyya, est assez mal connu. II faut donc se réjouir d’emblée de Ia parution
de cet ouvrage (thése préparée sous la direction du professeur Hans Joachim Kissling de Munich).
Se basant sur I’ensemble des sources disponibles (et notamment sur trois manuscrits rares, dont
deux se trouvent dans des bibliothéques privées), 1’auteur retrace minutieusement la biographie
du fondateur de la tariga, Nureddin Mehmed Cerrahi (1678-1721), avant de présenter une bréve
histoire de la propagation de 'ordre de 1721 a 1925 (date de la dissolution de tous les ordres
mystiques en Turquie et de la fermeture de tous les tekke dans ce pays).

L’ouvrage se compose de trois parties. La premiére (p. 1-23) est consacrée 3 la présentation
des sources, et notamment 4 I’analyse poussée des trois principaux manuscrits, a savoir : le Giilsen-i
Azizan de Abdiillatif Fazli (1814-1886), le Kavl iil-Miibin fi Ahvdl eg-Seyh Nureddin de Mehmed
Kemaleddin Haririzade (m. en 1299/1882), et le Envar-t Hazret-1 Pir Nureddin el-Cerrahi de Ibrahim
Fahreddin Sevki (ce manuscrit aurait été composé vers 1920).

Dans la seconde partie (p. 25-71) qui constitue le ceeur de I’ouvrage, I’auteur décrit (parfois
trés en détail) la biographie du fondateur : sa naissance a Istanbul en 1089/1678-79; ses origines;
ses études; sa rencontre en 1108/1696-97 avec son futur Maitre, le cheikh Ali K6stendili; la bio-
graphie de celui-ci; la préparation suivie par Nureddin pour devenir derviche; la fondation du
tekke de Karagiimriik (un quartier d’Istanbul aux environs de la Porte d’Edirne); son installa-
tion comme cheikh dans ce fekke et son enseignement; ses éléves; ses écrits; sa maladie et sa
mort; enfin sa survie, comme fondateur de la tariga garrahiyya et comme saint (veli).

BCAI 3 (1986) N.H. Abu Zayd: Falsafat al-ta’wil, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



