1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

L’analyse des méthodes utilisées, de loin 1’aspect le plus intéressant de ’ouvrage, renouvelle
notre compréhension de la démarche de Sir Sayyid. Il a toujours proclamé qu’il voulait construire
une nouvelle science théologique (“i/m al-kalam). 11 a bien siir introduit quelques concepts nouveaux
comme celui de nature. Mais sa pensée a toujours pris comme point de départ les concepts, les
questions et les solutions de la théologie médiévale. L’ auteur met en lumiére, de fagon exhaustive,
les précédents médiévaux invoqués par Sir Sayyid. Ce dernier est bien siir éclectique, choisissant
les solutions classiques qui lui conviennent en fonction des problémes traités : il invoque tour
a tour Ibn “Arabi, les Zaihirites, ou plus prés de Iui Sah Wali Allah ... Les références aux
Mu‘tazilites sont particuliérement fréquentes et Sir Sayyid est généralement étiqueté comme
néo-mu‘tazilite. La nouveauté du présent ouvrage est de montrer que, par dela ces solutions
de détail, I’inspiration de base de cette ceuvre est puisée dans la falsafa et plus particuliérement
dans Ibn Rusd dont le Traité décisif ... (Kitab fasl al-magqdl . ..) est explicitement invoqué pour
démontrer 1’accord de la révélation et de la raison (pp. 216-217). Sir Sayyid se range parmi les
« philosophes théistes » ( falasifa-i-ilahiyyin), réconciliant les sciences modernes avec la révélation,
comme les philosophes arabes du moyen dge avaient réconcilié I’islam avec les sciences grecques.

L’épilogue (ch. 8, pp. 223-230) replace la théologie de Sir Sayyid dans les mouvements de
pensée musulmans de la fin du XIX® et du début du XX°. En Inde il a contraint ses quelques
disciples et ses nombreux adversaires & repenser la théologie et son histoire; de nouvelles recher-
ches sont encore nécessaires pour apprécier I’étendue de son influence. Sur I’ensemble du monde
musulman, comme I’auteur le montre dans un long paralléle avec la théologie néo-mu‘tazilite
de Muhammad °“Abduh, il apparait chronologiquement comme le premier théologien moder-
niste, et sur le fond comme le plus audacieux. Son impact international a cependant été limité
par I'usage de ’ourdou, ainsi que par ses prises de position en faveur des Britanniques et contre
le pan-islamisme.

Un copieux choix de textes traduits de I"ourdou (pp. 233-351) illustre cette monographie et
permet de juger sur piéces les conclusions de ’auteur.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S., Paris)

Carl W. ERNST, Words of ecstasy in sufism. Albany, State University of New-York Press,
1985. 184 p.

Cette étude est la version remaniée d’une thése de doctorat soutenue 3 Harvard en 1981. L’au-
teur y traite d’un sujet difficile et délicat dans I’histoire du soufisme, celui du S$ath, « propos
extatique ». Massignon traduisait : «locution théopatique» et Corbin, « paradoxe inspiré ».
L’introduction rappelle que tous les grands orientalistes spécialistes du soufisme ont attiré 1’at-
tention sur Pintérét et I'importance du Sath. Cependant jusqu’a nos jours, aucun travail d’en-
semble ne lui avait été consacré.

Les références de base sont des textes connus, ’ceuvre de Hallag, les Luma® d’al-Sarrag et
surtout le Sarh-i Sathiyyat de Riizbehan Bagli Sirazi, édité avec une introduction par H. Corbin
(Bibliothéque iranienne, Paris-Téhéran, 1966), vaste commentaire d’un grand nombre de ces

BCAI 3 (1986) C.W. Ernst: Words of ecstasy in Sufism, recensé par D. Gril )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

Satahat ainsi que des principaux textes de Hallag. Pour I’A. en effet, le Sath, propos prononcé
en état d’extase, ne peut &tre compris et expliqué que par un maitre s’étant trouvé dans le méme
état. Aussi choisit-il Sarrdg et Riizbehan comme principales références d’interprétation (p. 25).
On ne peut qu’apprécier ce choix tant pour ’attitude de respect et de réserve qu’il dénote que
d’un point de vue méthodologique. Mais on ne pourra manquer de remarquer ’absence d’autres
interprétations, entre autres celle d’Ibn “Arabi (plus jeune que Riizbehan de quelques décennies),
précieuse notamment pour la compréhension des Satahat d’Abii Yazid al-Bistami (les commen-
taires d’Ibn “Arabi sur les propos des soufis ont été réunis par Mahmiid Mahmad Gurab, sous
le titre Sarh kalimat al-sifiyya, Damas, 1981).

De plus cette méthode ne permet pas de saisir la place du Sazh dans 1’évolution de 1’expression
doctrinale du soufisme, ni de distinguer clairement la portée des propos extatiques des premiers
maitres de leurs interprétations ultérieures, et il aurait sans doute été plus clair pour le lecteur
de les séparer.

Néanmoins dans la premiére partie, I’A. expose les principaux thémes et formes d’expression
du Sath. Sa classification se présente ainsi :

1 — Le moi humain et le Moi divin (selfhood). Sur les quelque deux cents propos recueillis
par Riizbehin, environ un tiers sont prononcés a la premiére personne, ainsi cette parole d’Abii
Yazid : « Durant trente ans Dieu m’est resté voilé, mon souvenir (dikr) de Lui était mon absence
a Lui. Quand je m’en suis abstenu, je L’ai vu alors en toute station, a tel point que je fus comme
si j’étais Lui» (p. 26). De nombreux Sath expriment cette quasi-identité qui marque a la fois
le dépassement et le maintien des limites de la condition humaine. Ainsi ce vers de Hallag :

« Je m’étonne et de Toi et de moi, 6 veeu de mon désir.
« Tu m’as rapproché de Toi au point que je T’ai cru «c’est Moi»

(p. 27, d’aprés la traduction de Massignon, Journal Asiatique, 1931, p. 30).

Le modéle de cet investissement de I’étre humain par le Moi divin est en effet le mystére de
la révélation de Dieu 4 travers la forme de Sa créature (I’arbre ou le buisson ardent) au Sinai :
« Certes Moi, Je suis Dieu, pas de dieu si ce n’est Moi! » (Coran 20, 14).

Malheureusement ce type de §ath, qui nous semble le plus caractéristique, est étudié beaucoup
trop rapidement.

2 — Qu’il soit extatique ou théopatique, le Sath conformément 3 son étymologie, est « mouve-
ment » et « débordement », comme celui d’une riviére en crue dans un lit trop étroit. Expression
de I'identité, il 1’est aussi de la différence et donc de la connaissance initiatique (ma'rifa) qui
oscille sans cesse entre ces deux pbles dans une perpétuelle perplexité (hayra). Aussi, & I'inverse
des propos a la premiére personne, un autre genre de propos formule, par une sorte de négation
de la connaissance, le dépassement nécessaire. Réunis sous le titre un peu curieux de « transcen-
dance du créé », ils sont mis en rapport avec la sentence de Gunayd : « La réalisation de I’unité
divine (fawhid) consiste & isoler I’Eternel du contingent ». Ce qui veut dire que I’homme ne peut
progresser sur la voie de la connaissance que si les attributs de I’humanité sont effacés en lui

BCAI 3 (1986) C.W. Ernst: Words of ecstasy in Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

par ceux de la divinité. Dans cette orientation vers un zawhid absolu, se situe cette phrase de
Sibli, volontairement choquante : « Le tasawwuf est du polythéisme, car il consiste & préserver
le ceeur de regarder vers ’autre, or il n’y a pas d’autre » (p. 32).

3 — Sous la rubrique « connaissance et ignorance » sont regroupées des sentences qui, 4 la suite
de celle attribuée & Abii Bakr : «’impuissance & percevoir est une perception» (al-‘agz “an
al-idrak idrak), n’ont plus rien d’extatique mais sont des formules d’enseignement initiatique.
Au dela de toute connaissance se trouve une non-connaissance qui devra a son tour étre dépassée.

Dans ce cas précis, la référence a Ibn “Arabi s’imposait : K. al-i*lam bi-isarat ahl al-ilham in
Rasd’il, Haydarabad 1948, trad. M. Valsan, Etudes Traditionnelles, 1967-68,

4 — Le caractére outré de nombreux Sath aurait demandé a étre étudié pour Iui-méme. Sont
réunis ici des paroles et des gestes qui ne relévent pas d’un méme théme mais qui ont en commun
I’outrance, voire 1’inconvenance, qu’elles soient délibérées ou dues & 1’empire d’un état spiri-
tuel. Ainsi Niiri, entendant un chien aboyer, s’exclama « labbayka! Me voici a Toi! », c¢’est-a-dire
la formule du pélerinage; ce qu’il fit, selon les commentateurs, sous I’effet de « I’'union essen-
tielle » (Cayn al-gam®) (p. 37). Cependant des propos extatiques comme ceux d’Abii Yazid sur
les rapports de la sainteté avec la prophétie ou sur Ia manifestation des attributs divins dans
I’homme, relévent d’un tout autre ordre.

5 — L’A. réserve une place a part au « témoignage » (Suhiid), lorsque Dieu fait de son serviteur
le témoin de Lui-méme et réciproquement. Il esquisse a ce propos une comparaison intéressante
entre Abll Yazid (anta I-hagq) et Hallag (ana I-haqq) qui mériterait d’étre approfondie (p. 42-45).

Le caractére assez disparate des conclusions de cette premiére partie, montre qu’il aurait été
de meilleure méthode de partir d’une définition plus claire du Sath ou du moins de cerner les
difficultés a le définir.

Dans la seconde partie, il n’est plus question de propos « extatique » mais d’une expression
inhabituelle de la doctrine destinée & provoquer un approfondissement intérieur de la foi (iman)
en la niant pour nier ce que sa représentation a d’imparfait. Son contraire, le kufr, I’infidélité ou
la non-reconnaissance, représente alors, comme pour la connaissance, le dépassement d’une
limite. Ce qui reléve du Sarh dans cette démarche en est le caractére excessif, dont ’expression
apparait comme antinomique.

L’A. met cette voie particuliére en relation avec celle des malamatiyya et 1’étudie d’aprés trois
ceuvres qu’unit a travers le temps, une orientation commune, celle de Hallag, de "Ayn al-Qudat
al-Hamadani et de Riizbehan. On percoit dans les textes cités par I’A. qu’autour de la notion
de kufr, comme mode de transcendance de la connaissance, se constitue un des noyaux les plus
ésotériques de la doctrine du soufisme. On peut regretter qu’une synthése plus convaincante
n’en soit pas présentée.

Extatique ou non, le Sath apparait donc comme la conséquence inévitable d’une nécessité
intérieure. En la révélant, le soufi manifeste la hagiga, la réalité essentielle de I’étre et se heurte

BCAI 3 (1986) C.W. Ernst: Words of ecstasy in Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

au cadre extérieur de la Loi sacrée, la $ari‘a. Les saints proférateurs de Sath ont beau étre tous
de stricts observateurs de la Loi, les locutions théopatiques ménent A I’incarnationnisme (hulil)
pour le théologien, et I’éclatement du sens extérieur 3 I’antinomisme (ibaha) pour le juriste.
Pour mesurer la tension entre la Lettre et I’Esprit que provoque le Sath, I’A. réexamine dans la
troisiéme partie, trois procés célébres (Nari, Hallag et "Ayn al-Qudat). En fin de compte, dans
aucun des trois, les Sath attribués aux accusés ne semblent avoir constitué le principal chef
d’accusation.

Cependant les critiques des théologiens ont souvent été vives contre les auteurs des Satahat.
On peut regretter que I’A. ne dégage pas avec plus de netteté les difficultés théologiques qu’ils
soulévent. Malgré des remarques intéressantes mais ponctuelles, il laisse trop le lecteur effectuer
lui-méme les rapprochements nécessaires. Ainsi pourrait-on relier par exemple le fait qu’incar-
nation et abrogation de la Loi vont de pair au fait qu’un théologien comme °‘Abd al-Qahir
al-Bagdadi inclut, dans sa classification des adeptes du hulil, les chrétiens et les chi‘ites extré-
mistes; ou que Hallag et “Ayn al-Qudat, a l’instar de Jésus, ressuscitent les morts et voient
dans leur propre martyre un fait nécessaire et inéluctable.

En conclusion, I’A. esquisse une comparaison avec des formules similaires dans d’autres reli-
gions ou traditions tel que le koan du Zen. 1l revient pour cela sur la traduction par « locution
théopatique » dont I’origine se trouve chez St Jean de la Croix ou par « paradoxe inspiré » que
la lecture des « Paradoxa» du mystique protestant Sebastian Franck suggéra 3 H. Corbin.

Un des mérites de ce travail est de nous rappeler qu’a partir de textes déja publiés, partielle-
ment traduits ou étudiés, il reste toujours beaucoup a découvrir. Méme si elles restent & compléter,
les données réunies par 1I’A. sont I’occasion d’une réflexion enrichissante. Mais il faut bien recon-
naitre qu’on n’est pas siir, au bout du compte, d’avoir bien compris ce qu’est le Sath. 11 fallait
d’emblée avertir le lecteur que la fonction principale des propos étudiés dans ce livre est de
dérouter ’auditeur pour le renvoyer a sa propre sincérité et lui rappeler que la connaissance
est un dépassement. Il fallait dire également plus clairement qu’au-dela des Satahdt des premiers
spirituels de I'Islam, se maintient dans le fasawwuf une famille spirituelle du Sath. Elle trouve
en Iran son épanouissement dans I’ceuvre de Riizbehdn, comme I’avait montré Corbin. Le Sath
chez ce maitre devient le fondement de I’herméneutique en ce qui concerne tout particulicrement
les versets au sens ambigu (mutasabihat). Rappelons que pour Riizbehdn, les Lettres isolées du
Coran constituent ’archétype divin du $ath. 11 est dommage que ’auteur n’ait pas donné une ana-
lyse plus approfondie du Sarh-i Sathiyyat, d’autant plus que cet ouvrage est sa principale référence.

Pour conclure, on peut poser ces questions : pourquoi une telle éclosion du §ath dans le
courant des second et troisiéme siécles de I’H.? Son absorption dans la littérature doctrinale
du tasawwuf, pour laquelle les écrits de Hallag ont sans doute joué un rdle capital, a perpétué
dans une certaine mesure son efficience. Mais n’a-t-il pas survécu dans d’autres modalités du
soufisme, plus « populaires »? .

Enfin il est dommage que la bibliographie réunie a la fin du livre ne représente qu’une petite
partie de celle utilisée dans les notes. Suivent des index (références coraniques, hadit, personnages
et termes techniques).

Denis GRIL
(Université de Provence)

BCAI 3 (1986) C.W. Ernst: Words of ecstasy in Sufism, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

Nasr Hamid ABO ZAYD. — Falsafat al-ta’wil. Beyrouth, Dar al-tanwir / Dir al-wahda,
1983. 427 p.

Cette étude est I'ceuvre d’un professeur enseignant la philosophie 4 Beyrouth, et qui s’est con-
sacre depuis de nombreuses années aux questions d’exégése, du rapport au texte, au texte coranique
tout particuliérement. Aprés avoir publié un premier ouvrage Qadiyyat al-magaz fi al-Qur’an
‘inda al-Mu'tazila, il entreprit d’analyser les bases de I’herméneutique soufie, chez Ibn “Arabi
essentiellement. Partant de I’idée précongue que celle-ci était un « placage » arbitraire de doctrines
esotériques sur les versets du Coran, N. H. Aba Zayd en vint progressivement, ainsi qu’il ’ex-
plique dans son introduction, & découvrir chez les soufis une véritable exégése, résultant d’un
rapport dialectique et vécu entre I'esprit du soufi et le texte coranique lui-méme. C’est donc
«de 'intérieur » que 'auteur a tdché de saisir la démarche d’Ibn ‘Arabi, mais ceci, sans aban-
donner les principes d’une analyse critique, a savoir :

— Toute lecture, méme du Coran, implique une interprétation, nécessairement subjective.
L’attitude de I’orthodoxie sunnite, appuyant ’exégése sur le recours au hadit, est faussement
objective, incluant des choix préalables et éludant la question de I’interprétation de la
Tradition elle-méme.

— Cerner un travail d’exégése suppose de tenir compte et du donné historique, et du texte méme
et de sa langue, et enfin de I’héritage culturel et doctrinal qu’a recu I’herméneute. C’est
ce que N. H. Abli Zayd tentera de faire a propos des ceuvres d’Ibn “Arabi.

— Le soufisme est une vision originale du monde, qui doit étre abordée avec ses propres
concepts. Les approximations et erreurs que I’auteur décéle chez R.A. Nicholson, M. Asin
Palacios et A. A. Afifi sur la notion de wahdat al-wugiid et du « monisme » d’Ibn ‘Arabi,
de méme que chez les critiques sunnites a I’encontre du soufisme, résultent d’une compré-
hension trop partielle et extérieure de cette vision.

Le corps de I’ouvrage est constitué de trois parties principales, consacrées respectivement
la cosmologie akbarienne, & la position de I’homme face au monde et a la divinité, enfin, a la
lecture du Coran proprement dite chez Ibn “Arabi. Tous ces développements ont le grand mérite
d’étre clairs, présentant les termes de cette pensée, si foisonnante, voire parfois abstruse, avec
une limpidité et une précision remarquables. Ils sont en outre vivants et riches en rapproche-
ments, paralléles et réflexions replagant chaque donnée de la pensée akbarienne dans la pers-
pective de ’exégese. Toutefois, c’est essentiellement la troisiéme partie qui fournit un apport
vraiment original aux études sur Ibn “Arabi : I’exposé sur la science des lettres et sur les corres-
pondances entre données grammaticales et métaphysiques — sans étre exhaustif ni répondre a
toutes les interrogations du lecteur — est néanmoins une précieuse introduction a la lecture
des textes mémes d’Ibn “Arabi, les Futiithat principalement.

Les limitations de I’ouvrage sont le corollaire de ses qualités : N. H. Abid Zayd s’est borné
a étudier I'ceuvre d’Ibn “Arabi en elle-méme, et n’a donc pas abordé 1’exégése chez les soufis
qui 'ont précédé, et n’a guére recours non plus aux disciples et commentateurs du Say} al-Akbar.

BCAI 3 (1986) C.W. Ernst: Words of ecstasy in Sufism, recensé par D. Gril )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



