1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

Christian W. TRoLL, Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim Theology, Delhi,
Vikas Publishing House, 1978; Karachi, Oxford University Press, 1979. In-8°, xx11 4
384 p., bibliographie, index, 1 photo (Sir Sayyid Ahmad Khan amidst his young
disciples in the early 1860s, p. m).

Ce livre étudie la genése et la structure de la théologie (kalam) de Sir Sayyid Ahmad Han
(1817-1898), le premier penseur moderniste du monde musulman, en les replagant non seule-
ment dans le contexte de I'Inde du XIX® mais aussi dans I’ensemble de I’histoire de la théologie
musulmane.

Le ch. 1 (pp. 1-27) définit les problémes posés par l'interprétation de cette ceuvre. Né dans
une famille d’aristocrates liée & la cour moghole de Delhi, Sir Sayyid étudia les belles-lettres
et les sciences exactes; il était largement autodidacte dans les sciences religieuses. Il fit carriére
comme juge dans ’administration britannique et termina sa vie au Collége (plus tard Université
Musulmane) d’Aligarh qu’il avait fondé en 1875. Son ceuvre de théologien est passée largement
inapergue : la postérité a retenu surtout ses divers roles comme savant (historien et archéologue),
¢ducateur (fondateur d’Aligarh) et homme politique (initiateur du séparatisme musulman).
Sur une quinzaine de biographies et de monographies, et une cinquantaine d’articles qui lui
ont été consacrés, quinze seulement prennent au sérieux son rdle de penseur religieux; encore
échouent-ils & décrire adéquatement la dimension théologique de son ceuvre. Le présent ouvrage
remédie magistralement a cette carence.

Les ch. 2 4 5 étudient la genése de cette pensée théologique en trois étapes. La jeunesse et les
premiers €crits (1841-1853) de Sir Sayyid (ch. 2, pp. 28-57) nous montrent un homme passionné
dés I’enfance par les problémes religieux. Sa vision du monde est encore médiévale et ptoléméenne.
Il adhére cependant aux positions des réformateurs fondamentalistes alors influents 3 Delhi :
confrérie Nagsbandiyya Mugaddidiyya, école de Sah Wali Allih et mouvement de Sayyid Ahmad
Barelwi; il prone a leur exemple un retour 4 un islam purifié des excés de la piété médiévale.

I aurait pu, comme les fondateurs de Deoband qui sont ses contemporains, rester sur ces
positions initiales. Il choisit au contraire aprés 1857 de relever les défis de la présence britannique
en repensant les fondements de la théologie musulmane. Dans une étape intermédiaire (ch. 3,
pp. 58-99) il fait face au défi des missionnaires chrétiens en publiant sa premiére ceuvre majeure
inachevée : The Mahomedan commentary of the Holy Bible, 3 vol., 1862-1865, ourdou et anglais.
Modifiant les idées généralement regues chez les musulmans en matiére d’altération des écri-
tures (fahrif) et d’abrogation (nash), il soutient que le Coran et la Bible, correctement interprétés,
sont tous deux des révélations authentiques et compatibles : les attaques des missionnaires ne
sauraient atteindre I’islam. Dans cette étape intermédiaire Sir Sayyid croit encore que les données
littérales du Coran sont historiquement et scientifiquement exactes.

Dans 1a troisiéme étape, qui préfigure sa théologie définitive, il devra abandonner ces positions
pour répondre au double défi de la critique historique et des sciences exactes; c’est ce qu’il fait
en 1870 lors d’un voyage d’étude en Angleterre en rédigeant sa seconde ceuvre majeure : Al-
Hutubat al-Ahmadiyya fi al-Arab wa 'I-Sira al-Muhammadiyya; traduction anglaise abrégée,
Londres, 1870 : A series of Essays on the life of Mohammed . . . ; texte ourdou intégral, Aligarh, 1883.

BCAI 3 (1986) Chr. W. Troll: Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim Theology, recensé par M. Gaborieau )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 3

Le défi de la critique historique (ch. 4, pp. 100-143) lui est parvenu a travers les premiers isla-
mologues opérant en Inde (Aloys Sprenger et surtout William Muir) qui mettent en doute l’au-
thenticité des sources concernant le Prophéte et sa biographie, notamment les Traditions (hadiz-s).
Pour répondre 4 ces critiques Sir Sayyid propose une révision déchirante de la science des Tra-
ditions; il faut en examiner non seulement les chaines de transmission (isnd@d), mais le texte méme
(matn) pour en éprouver la crédibilité; finalement bien peu de Traditions, voire méme aucune,
ne sont authentiques. La seule source historique valable est le Coran.

Mais I’exégése du Coran (fafsir) se heurte & un nouveau défi, celui des sciences exactes moder-
nes qui rendent caduques les interprétations médiévales fondées sur les sciences grecques (ch. 5,
pp. 144-170). Dans une seconde révision déchirante, Sir Sayyid abandonne la cosmologie
ptoléméenne qu’il avait défendue jusqu’alors et réinterpréte le Coran a la lumicre de la raison
scientifique moderne; aux critéres de jugement historique, il faut ajouter un critére de raison
formulé de la fagon suivante : la parole de Dieu [exprimée dans le Coran] ne peut é&tre
en contradiction avec I’ceuvre de Dieu [connue par les sciences exactes]. La ou I’interpré-
tation littérale appuyée sur la philologie est en contradiction avec la science, il faut
lui substituer une interprétation allégorique (fa’wil) en accord avec les données de la
science.

La théologie définitive de Sir Sayyid, batie sur ces principes, est exposée dans son commentaire
inachevé du Coran (Tafsir al-Qur’an, 7 vol., 1880-1904) et de multiples articles de la méme époque.
Les ch. 6 et 7 (pp. 171-222) étudient le contenu, la structure et les méthodes de cette théologie.
Le contenu de la doctrine est réduit 4 un minimum raisonnable. La révélation nous est connue
par le seul texte du Coran : le Prophéte est un homme d’une nature morale et religieuse excep-
tionnelle possédant un habitus (malaka; noter ici I'identification, inhabituelle, de malaka a
malak, « ange ») qui lui permet de traduire en mots sa perception unique de la réalité spirituelle.
La révélation contient d’un c6té des prescriptions auxquelles nous devons nous soumettre; mais
leur caractére obligatoire ne couvre que le domaine strictement religieux (dini), i.e. le rituel et
la morale; il ne s’étend pas a la vie sociale et politique; Sir Sayyid balaye tout 1’édifice du figh
et de la théorie politique médiévale pour faire de la religion une affaire privée. La révélation
contient aussi sous forme allégorique un apercu des grandes questions concernant Dieu et ses
rapports avec le monde et les hommes; sur ces points, la théologie de Sir Sayyid est totalement
« négative » au sens technique du terme; balayant toutes les affirmations traditionnelles concernant
Dieu, les mondes intermédiaires et I’eschatologie, il pose d’un c6té un Dieu cause des causes,
inconnaissable dans sa substance et dans ses attributs, que ’homme rejoindra apres la mort par
une voie qui nous est incompréhensible. De 1'autre coté il présente le monde dans lequel nous
vivons comme un tout rationnel, enchainement indéfini de causes et d’effets; ce monde nous
est potentiellement connaissable, car Dieu n’en change jamais les lois qu’il a librement fixées
une fois pour toutes; il n’y a pas de miracles. C’est le monde de la « nature », fifrat, tabi‘at,
qudrat ou naycar (d’ol ’épithéte de naycari donnée par ses adversaires a cette théologie). Ce
rationalisme un peu court, qui embrasse sous un méme concept les lois de la nature et les lois
morales, permet de concilier la liberté et le déterminisme, la révélation et la science; la révélation
qui est la parole de Dieu ne saurait contredire la nature qui est I’ccuvre de Dieu; toutes deux se
jugent par les mémes critéres qui sont ceux de la raison.

BCAI 3 (1986) Chr. W. Troll: Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim Theology, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

L’analyse des méthodes utilisées, de loin 1’aspect le plus intéressant de ’ouvrage, renouvelle
notre compréhension de la démarche de Sir Sayyid. Il a toujours proclamé qu’il voulait construire
une nouvelle science théologique (“i/m al-kalam). 11 a bien siir introduit quelques concepts nouveaux
comme celui de nature. Mais sa pensée a toujours pris comme point de départ les concepts, les
questions et les solutions de la théologie médiévale. L’ auteur met en lumiére, de fagon exhaustive,
les précédents médiévaux invoqués par Sir Sayyid. Ce dernier est bien siir éclectique, choisissant
les solutions classiques qui lui conviennent en fonction des problémes traités : il invoque tour
a tour Ibn “Arabi, les Zaihirites, ou plus prés de Iui Sah Wali Allah ... Les références aux
Mu‘tazilites sont particuliérement fréquentes et Sir Sayyid est généralement étiqueté comme
néo-mu‘tazilite. La nouveauté du présent ouvrage est de montrer que, par dela ces solutions
de détail, I’inspiration de base de cette ceuvre est puisée dans la falsafa et plus particuliérement
dans Ibn Rusd dont le Traité décisif ... (Kitab fasl al-magqdl . ..) est explicitement invoqué pour
démontrer 1’accord de la révélation et de la raison (pp. 216-217). Sir Sayyid se range parmi les
« philosophes théistes » ( falasifa-i-ilahiyyin), réconciliant les sciences modernes avec la révélation,
comme les philosophes arabes du moyen dge avaient réconcilié I’islam avec les sciences grecques.

L’épilogue (ch. 8, pp. 223-230) replace la théologie de Sir Sayyid dans les mouvements de
pensée musulmans de la fin du XIX® et du début du XX°. En Inde il a contraint ses quelques
disciples et ses nombreux adversaires & repenser la théologie et son histoire; de nouvelles recher-
ches sont encore nécessaires pour apprécier I’étendue de son influence. Sur I’ensemble du monde
musulman, comme I’auteur le montre dans un long paralléle avec la théologie néo-mu‘tazilite
de Muhammad °“Abduh, il apparait chronologiquement comme le premier théologien moder-
niste, et sur le fond comme le plus audacieux. Son impact international a cependant été limité
par I'usage de ’ourdou, ainsi que par ses prises de position en faveur des Britanniques et contre
le pan-islamisme.

Un copieux choix de textes traduits de I"ourdou (pp. 233-351) illustre cette monographie et
permet de juger sur piéces les conclusions de ’auteur.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S., Paris)

Carl W. ERNST, Words of ecstasy in sufism. Albany, State University of New-York Press,
1985. 184 p.

Cette étude est la version remaniée d’une thése de doctorat soutenue 3 Harvard en 1981. L’au-
teur y traite d’un sujet difficile et délicat dans I’histoire du soufisme, celui du S$ath, « propos
extatique ». Massignon traduisait : «locution théopatique» et Corbin, « paradoxe inspiré ».
L’introduction rappelle que tous les grands orientalistes spécialistes du soufisme ont attiré 1’at-
tention sur Pintérét et I'importance du Sath. Cependant jusqu’a nos jours, aucun travail d’en-
semble ne lui avait été consacré.

Les références de base sont des textes connus, ’ceuvre de Hallag, les Luma® d’al-Sarrag et
surtout le Sarh-i Sathiyyat de Riizbehan Bagli Sirazi, édité avec une introduction par H. Corbin
(Bibliothéque iranienne, Paris-Téhéran, 1966), vaste commentaire d’un grand nombre de ces

BCAI 3 (1986) Chr. W. Troll: Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim Theology, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



