1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 55

un autre monde qui serait abda®, ahsan, akmal ? Peut-étre sommes-nous ici, en dépit de la diffé-
rence des formulations, plus prés qu’il n’y parait de la véritable pensée de Gazali.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Henry CoRBIN, Le paradoxe du monothéisme. Paris, L’Herne, 1981. 257 p.

Les études publiées dans ce volume, comme le titre général I’indique, sont centrées autour
d’un paradoxe fondamental des trois religions « monothéistes » : I’affirmation simultanée de
Punicité¢ du Créateur, et de la multiplicité de toutes ses ceuvres et manifestations. La théologie
musulmane, oscillant depuis son origine entre le 747/ imputé aux mu‘tazilites, et le tasbih, a nette-
ment posé les termes de cette question en climat musulman.

Les deux premiéres parties du volume : Le paradoxe du monothéisme (session Eranos 1976)
et Nécessité de I’angélologie (colloque de ’université de Tours, 1977) sont consacrées a I’exposé
de la réponse de I’ésotérisme musulman a cette aporie philosophique, autour de trois idées
centrales :

1) L’unité professée de I’existence (wahdat al-wugid) n’implique aucunement celle des étants
(mawgiidat).

2) Le Dieu unique se pluralise en épiphanies (tagalliyat) qui n’entament en rien ’unité de
son essence.

3) Les anges archétypes, intermédiaires entre les individualités manifestées et le Dieu supréme
et incognoscible, sont I'instrument et la voie vers 'uni-fication (tawhid) de 1’Unique, pour
le théosophe ou le soufi.

Ces idées de base sont appuyées par d’abondantes références qui englobent non seulement
des données de spiritualité islamiques (Suhrawardi, Avicenne p. 163 s., Ibn ‘Arabi, Molla Sadra,
P’école shaykhie) mais plusieurs courants de la tradition juive (mystique de la Merkaba, esséniens)
et chrétienne (ébionites, gnose valentinienne, arianisme) irriguées par les spéculations du « pro-
phétisme grec » (notamment Proclus) et la tradition visionnaire de ’ancienne Perse. Concluant
que le rejet de I’angélologie conduit le monothéisme vers une idolatrie de fait, I’auteur signale
Pactualité de cette problématique, dont des éléments sont parfois réintégrés dans les nouvelles
cosmologies proposées par des savants contemporains. Car la vision des spirituels iraniens est
parfois singuliérement large. « Si le mot ange, écrit Muhammad Karim-Han Kirmani, peut dési-
gner une catégorie d’entre les étres spirituels, il a un sens beaucoup plus général, lequel marque
la connexion entre I’acte créateur et la chose créée» (p. 112).

La derni¢re partie du volume, De la théologie apophatique comme antidote au nihilisme, bien
qu’assez bréve, souléve un probléme philosophique et épistémologique de taille. 11 est en quelque
sorte une réponse a I’idée avancée par I’indianiste G. Vallin, selon laquelle l1a tragédie de '« idéo-
logie occidentale » est « la croyance 3 la réalité de I'individuel, ou I’identification entre réalité

BCAI 3 (1986) H. Corbin: Le paradoxe du monothéisme, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

et individualité, par opposition a I’idéologie fondamentale de 1’Asie traditionnelle telle qu’elle
transparait dans les doctrines du Védanta non-dualiste, du Taoisme et du Bouddhisme du Grand
Véhicule » (cité p. 221). Ce primat de ’individuel aurait conduit les occidentaux a élaborer la
conception du « Dieu personnel, premiére étape de la mort de Dieu », toujours selon G. Vallin
(cité p. 230).

Henry Corbin, s’opposant 4 un tel jugement sur les trois religions « abrahamiques », développe
alors I’idée que ce primat de I’individuel peut concerner 1’aspect exotérique de ces religions,
mais ne doit en aucun cas étre imputé aux courants gnostiques ou théosophiques, chez qui la
vision du Dieu supréme comme réalité absolue s’harmonise avec le caractére unique de 1’épi-
phanie qu’est chaque étre humain. Et inversement, il émet un doute sur la capacité de la concep-
tion extréme-orientale d’un Etre Supréme impersonnel d’étre une garantie contre l’apparition
du nihilisme ou du totalitarisme.

Nous sommes ici tenté d’apporter deux nuances aux termes de ce débat. Il importe d’une
part de s’assurer que les éléments de la comparaison soient clairement définis. Or, il n’est pas
sir du tout que les concepts de base invoqués ici soient équivalents d’une culture religieuse a
une autre : combien de contresens n’ont-ils pas été commis par exemple & partir de la compré-
hension du shunyata bouddhique comme simple « Vide » ou « Vacuité », avec le sens tout négatif
qu’il peut avoir dans une pensée occidentale! Les concepts se recouvrent rarement en ce domaine
précis, et évaluer les psychologies et les métaphysiques asiatiques en termes de « personnel »
ou «impersonnel » ou d’autres critéres qui leur sont étrangers, formulés tels quels, revient a
paralyser le débat dés le départ.

Il v a plus : c’est souvent la fonction méme du langage qui diverge d’une culture a ’autre.
Dans la pensée bouddhiste et taoiste en particulier, le discours religieux n’a pas en effet pour
role de décrire une dimension du monde ou d’y tracer des repéres, mais d’éveiller directement
la conscience humaine A un univers qu’elle ignore (cf. Izutsu, Le Kdan Zen, p. 27 s.) : la parole
ne décrit pas une médication ou une posologie, elle est elle-méme partie du traitement. Les néga-
tions de tout ego personnel, de tout Soi transcendant ou divin, ne procédent pas d’un « nihi-
lisme psychologique », mais de la constatation que le « moi» est une réalité toujours fuyante,
A jamais insaisissable pour la pensée et le langage discursifs (cf. Suzuki, Essais sur le Bouddhisme
Zen, II1, p. 280).

Une seconde remarque a propos de ce débat concerne sa dimension sociale. Car la crise de
I'identité individuelle affecte les sociétés dans leur totalité. Or les courants mystiques dont il
est question ici ne touchent qu’un nombre restreint de personnes et de milieux, en Asie et, plus
encore, en Occident (judéo-chrétien ou musulman) : la portée de leur influence sur 1’éthique
de leurs sociétés respectives reste a évaluer.

Le débat, on le voit, est immense, et mérite que ’on s’y attarde, puisque c’est toute la possi-
bilité du comparatisme — et de ’étude méme — des phénomeénes religieux qui est en cause ici.
Les développements de H. Corbin dans cette troisiéme partie apportent un éclairage riche et
fécond sur une interrogation qui commence a peine a étre étudiée et approfondie en notre XX*¢
siécle.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

BCAI 3 (1986) H. Corbin: Le paradoxe du monothéisme, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

Christian W. TRoLL, Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim Theology, Delhi,
Vikas Publishing House, 1978; Karachi, Oxford University Press, 1979. In-8°, xx11 4
384 p., bibliographie, index, 1 photo (Sir Sayyid Ahmad Khan amidst his young
disciples in the early 1860s, p. m).

Ce livre étudie la genése et la structure de la théologie (kalam) de Sir Sayyid Ahmad Han
(1817-1898), le premier penseur moderniste du monde musulman, en les replagant non seule-
ment dans le contexte de I'Inde du XIX® mais aussi dans I’ensemble de I’histoire de la théologie
musulmane.

Le ch. 1 (pp. 1-27) définit les problémes posés par l'interprétation de cette ceuvre. Né dans
une famille d’aristocrates liée & la cour moghole de Delhi, Sir Sayyid étudia les belles-lettres
et les sciences exactes; il était largement autodidacte dans les sciences religieuses. Il fit carriére
comme juge dans ’administration britannique et termina sa vie au Collége (plus tard Université
Musulmane) d’Aligarh qu’il avait fondé en 1875. Son ceuvre de théologien est passée largement
inapergue : la postérité a retenu surtout ses divers roles comme savant (historien et archéologue),
¢ducateur (fondateur d’Aligarh) et homme politique (initiateur du séparatisme musulman).
Sur une quinzaine de biographies et de monographies, et une cinquantaine d’articles qui lui
ont été consacrés, quinze seulement prennent au sérieux son rdle de penseur religieux; encore
échouent-ils & décrire adéquatement la dimension théologique de son ceuvre. Le présent ouvrage
remédie magistralement a cette carence.

Les ch. 2 4 5 étudient la genése de cette pensée théologique en trois étapes. La jeunesse et les
premiers €crits (1841-1853) de Sir Sayyid (ch. 2, pp. 28-57) nous montrent un homme passionné
dés I’enfance par les problémes religieux. Sa vision du monde est encore médiévale et ptoléméenne.
Il adhére cependant aux positions des réformateurs fondamentalistes alors influents 3 Delhi :
confrérie Nagsbandiyya Mugaddidiyya, école de Sah Wali Allih et mouvement de Sayyid Ahmad
Barelwi; il prone a leur exemple un retour 4 un islam purifié des excés de la piété médiévale.

I aurait pu, comme les fondateurs de Deoband qui sont ses contemporains, rester sur ces
positions initiales. Il choisit au contraire aprés 1857 de relever les défis de la présence britannique
en repensant les fondements de la théologie musulmane. Dans une étape intermédiaire (ch. 3,
pp. 58-99) il fait face au défi des missionnaires chrétiens en publiant sa premiére ceuvre majeure
inachevée : The Mahomedan commentary of the Holy Bible, 3 vol., 1862-1865, ourdou et anglais.
Modifiant les idées généralement regues chez les musulmans en matiére d’altération des écri-
tures (fahrif) et d’abrogation (nash), il soutient que le Coran et la Bible, correctement interprétés,
sont tous deux des révélations authentiques et compatibles : les attaques des missionnaires ne
sauraient atteindre I’islam. Dans cette étape intermédiaire Sir Sayyid croit encore que les données
littérales du Coran sont historiquement et scientifiquement exactes.

Dans 1a troisiéme étape, qui préfigure sa théologie définitive, il devra abandonner ces positions
pour répondre au double défi de la critique historique et des sciences exactes; c’est ce qu’il fait
en 1870 lors d’un voyage d’étude en Angleterre en rédigeant sa seconde ceuvre majeure : Al-
Hutubat al-Ahmadiyya fi al-Arab wa 'I-Sira al-Muhammadiyya; traduction anglaise abrégée,
Londres, 1870 : A series of Essays on the life of Mohammed . . . ; texte ourdou intégral, Aligarh, 1883.

BCAI 3 (1986) H. Corbin: Le paradoxe du monothéisme, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



