52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

commun et banal. Mais j’admets qu’une traduction in extenso, qui ne vise pas la littéralité
(laquelle masque beaucoup de problémes) mais une description de la pensée en suivant le texte
original (comme fait ’auteur) est un moyen efficace pour inciter les lecteurs a la réflexion et la
discussion, et peut conduire 3 une compréhension plus profonde de la pensée exprimée dans
le texte.

Jan PETERS
(Nimégue)

Eric L. OrMsBY, Theodicy in Islamic Thought. Princeton, Princeton University Press,
1984. 14,5 x 22 cm., 312 p.

Comment concilier I’évidence du mal avec la notion d’un Dieu juste et tout-puissant? Si Dieu
veut le mal, il est injuste. S’il ne le veut pas mais ne peut ’empécher, que reste-t-il de son omni-
potence? Toute théologie est confrontée a ce probléme et doit donc élaborer une théodicée —
un terme que nous devons A Leibnitz, dont la solution personnelle optimiste (« Le meilleur des
mondes possibles » . ..) est aussi célébre que mal comprise depuis que Voltaire I’a férocement
critiquée dans son Poéme sur le désastre de Lisbonne et, surtout, caricaturée dans Candide sous
les traits du docteur Pangloss. Ce débat fondamental — qui, en Occident, est naturellement bien
antérieur A Leibnitz — le kaldm, de son c6té, ne pouvait I’ignorer; mais il s’est surtout centré
en Islam, A partir du sixiéme/douziéme siécle, sur une phrase de Gazali, inlassablement répétée
et glosée par les auteurs postérieurs, et qui parait une anticipation frappante des énoncés
leibnitziens. C’est, pour D’essentiel, aux trés vives polémiques suscitées par cette phrase qu’est
consacré ’ouvrage d’Eric Ormsby.

De cette sentence fameuse (dont la source immédiate est sans doute un passage du Qit al-
qulib d’Abu Talib al-Makki; mais I’on pourrait remonter au Timée . ..), que I’on retrouve dans
quatre ouvrages de Gazali (Thya’, Imla’, Kitab al-arba’in, Maqdsid al-falasifa), il existe en fait
plusieurs variantes. La plus connue est laysa fi l-imkan abda mimma kan mais ’on trouve aussi,
au lieu de abda’, ahsan, atamm, akmal. Ce sont ces trois élatifs rassemblés qui figurent dans la
toute premiére formulation, celle de I’Thya’ (kitab al-tawakkul). Les intervenants, pour la commo-
dité de leur argumentation, utiliseront tant6t une forme, tantdt ’autre. Aprés une introduction
qui définit en termes généraux I’objet de la controverse, Ormsby analyse en détail dans un premier
chapitre le texte et le contexte de la phrase litigieuse. Le deuxiéme chapitre décrit les étapes de
la discussion, du douziéme siécle (Abii Bakr b. al-‘Arabi, Ibn al-Gawzi) jusqu’au dix-neuviéme
(Hamdan b. “Utman al-Gazd’iri, ’'Emir “‘Abd al-Qadir) en passant par Muhyi I-din Ibn “Arabi,
Tagqi al-din al-Subki, Biga‘i, Suyiti etc..., la position (pour ou contre) et les principaux argu-
ments de chaque protagoniste étant chaque fois résumés. Aprés cette présentation historique,
les chapitres suivants développent la thématique du débat en I’organisant autour de trois
points : Divine Power and Possibility; Creation as « Natural Necessity »; the Problem of the
Optimum.

Certaines des attaques portées contre Gazili sont rudimentaires et pittoresques. Pour Biqa‘i
(885/1480), si Dieu avait voulu que ce monde soit le plus parfait des mondes possibles, 1l s’y

BCAI 3 (1986) E.L. Ormsby: Theodicy in Islamic Thought, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53

serait pris autrement : Il aurait envoyé un prophéte vers chaque peuple, Il aurait créé des mon-
tagnes en or massif, Il ferait descendre la manne sur tous les hommes ... et aurait déplacé le
mont Qasiylin qui empéche I’air frais de souffler sur Damas. Mais les critiques sont habituelle-
ment plus sérieuses — ce qui ne signifie pas forcément plus rigoureuses — et, conformément
a un vieil usage, visent en premier lieu & démasquer les précédents suspects de la théodicée
gazalienne : les mu'tazilites d’abord (un rapprochement inévitable est fait avec le /a salah aslah
mimma fa'ala d’al-‘Allaf ou avec certains textes d’al-Nazzim) mais aussi Avicenne et les Thwan
al-Safd. A quoi les partisans de I’auteur de 1’Jhya’ répondront en invoquant de solides appuis
scripturaires comme le verset 32 : 7 (al-ladi ahsana kulla $ay’™ halagahu) pour soutenir qu'il
se borne a exposer la plus pure doctrine coranique. D’autres attaques visent 3 mettre Gazali
en contradiction avec lui-méme en se basant sur diverses citations de ses propres ouvrages. Mais
les discussions les plus serrées concernent la compatibilité de sa doctrine avec les données de la
foi et débouchent nécessairement sur les grandes quaestiones disputatae du kalam (nature et
objet de la science divine, gadar, attribution des actes ...) au sujet desquelles on retrouve donc
des opinions et des raisonnements familiers & tous ceux qui ont quelque peu fréquenté les classi-
ques de ce genre littéraire. Il est vrai que Gazali s’avance sur un terrain piégé — peut-étre, malgré
sa subtilité et son expérience, sans mesurer tous les risques : car, dans son laysa fi l-imkan, c’est
d’abord, comme le souligne avec un irénisme circonspect Murtada al-Zabidi, le soufi qui s’ex-
prime. II prescrit une attitude spirituelle de « confiance en Dieu » (tawakkul), d’« agrément du
décret divin» (rida@ bi l-gada) plutdt qu’il ne pose un énoncé théologique. Ses contradicteurs
n’en ont cure. Affirmer par exemple, comme il le fait (dans la suite du méme passage de I'Jhya’)
que la création ne peut pas ne pas étre ce qu’elle est, que le monde existe selon al-tartib al-wagib
al-hagq, n’est-ce pas implicitement mettre en cause la souveraine liberté divine, subordonner
la irada, selon une formule forgée par les adversaires de Gazili, & un igab dati? Cela conduit
méme, si l’on y regarde de prés, — et voila Gazali rejeté dans le camp des falgsifa — a soutenir
la thése de I’éternité du monde, que I'auteur du Tahdfut semblerait pourtant insoupgonnable
de professer. A quoi certains défenseurs de Gazali (Suyiiti, Samhadi) objecteront que la posi-
tion inverse revient, elle, & nier la Sagesse divine ... Plus généralement encore, le simple fait
de juger la création, flt-ce pour dire qu’elle est bonne, n’est-il pas une impiété majeure puisque
cela suppose que le bien et le mal sont des catégories que I'intellect peut appréhender et qui sont
indépendantes du vouloir de Dieu?

A quelques exceptions prés, on ne peut manquer d’étre frappé, dans les textes cités au cours
de I'ouvrage, par I’extréme confusion du vocabulaire et des concepts qu’il recouvre (E. Ormsby,
notamment dans Pappendice Types of Possibility, s’emploie de son mieux a y remédier). Entre
la notion d’imkan et celle de qudra, entre le mumkin et le §a’iz, entre le « possible » et le « conce-
vable », entre '« infini » et I« indéfini », les distinctions sont rarement tracées avec clarté et sont
parfois tout a fait ignorées. Pour peu que quelque mauvaise foi s’en méle, comme c’est assez
souvent le cas, ou que les critiques ad hominem interférent avec les raisonnements théologiques,
les chances d’y voir clair sont fort limitées. On doit dés lors s’interroger : au terme de ce parcours,
trés instructif quant a la problématique et au climat de cette interminable et assez stérile dispu-
tatio, peut-on dire que nous disposons désormais d’un exposé adéquat de « la théodicée dans
la pensée islamique » comme I’annonce le titre de I’ouvrage? (Le sous-titre, The dispute over

8

BCAI 3 (1986) E.L. Ormsby: Theodicy in Islamic Thought, recensé par M. Chodkiewicz )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

Al-Ghazali’s « Best of all possible Worlds » est plus prudemment restrictif; mais ce n’est qu’un
sous-titre — correspondant sans doute a D’intitulé de la thése qui est & I'origine de ce livre).
Le probléme du mal est trop sérieux pour étre laissé aux théologiens; et, de fait, ils ne sont pas
les seuls, tant s’en faut, a s’y étre confrontés dans le monde islamique. Soufis et philosophes,
avec des approches trés différentes, en ont traité abondamment et de maniére souvent plus pro-
fonde et plus rigoureuse que les mutakallimiin. M. Ormsby cite assurément certains d’entre eux.
Leur fait-il la part qui leur revient? Son enquéte, si riche d’informations qu’elle soit dans son
état présent, gagnerait a étre étendue, y compris dans le cas d’auteurs, comme Gili, qu’il a men-
tionnés sans aller chercher assez loin ce que leurs ceuvres pouvaient recéler sur le sujet.
Examinons deux exemples. Le premier concerne Ibn “Arabi, dont M. Ormsby cite trois passages
qu’il semble considérer comme les seuls concernant la phrase de Gazali. Nous pouvons lui en
signaler au moins trois autres (Futithat, éd. 1329, 1, 259-260; I1I, 11 et 166) et une recherche systé-
matique en révélerait sfirement beaucoup plus. Mais il est surtout important de se souvenir qu’en
dehors des références directes 4 Gazali la doctrine métaphysique d’Ibn “Arabi fournit une réponse
cohérente au probléme de la théodicée. C’est cette réponse qu’il faudrait extraire de son ceuvre.
Notre deuxiéme exemple nous offre d’ailleurs ’occasion de donner un apergu de la position du
Sayh al-Akbar, pour qui « ’imperfection fait partie de la perfection de l’existence » (al-nags
min kamal al-wugid, Fut. IV, 213; voir aussi Diwan, Biilag, 1271/1855, 405) : il s’agit de
I’Emir ‘Abd al-Qadir al-Gaza’iri, dont M. Ormsby reléve quelques remarques sans grand intérét
tirées du Kitdb al-mawagif. Or I’Emir a consacré deux chapitres de ce méme livre, le mawqif 226
et le mawgif 369 (11, 500-507 et III, 1361-1370 dans la deuxiéme édition, Damas 1966-1967) au
commentaire de ce laysa fi l-imkan ... sur lequel, dit-il, « beaucoup se sont cassé les ongles ».
Le second de ces textes — qui répétent 2 peu prés les mémes arguments — a été écrit en réponse
4 une question du 3ayh Salim al-"Attir et semble rigoureusement identique au traité dont
M. Ormsby déclare n’avoir pu consulter le manuscrit mais dont il existe une version imprimée
dans la Tubfat al-za’ir du fils de 'Emir (Damas, 1964, 823 s.). -Loin d’étre en désaccord avec
« l’interprétation idiosyncratique de son maitre Ibn ‘Arabi », “Abd al-Qadir y présente un résumé
sommaire mais fidéle de son enseignement et dans un langage marqué par son vocabulaire
technique le plus caractéristique. Dieu, explique-t-il, s’appuyant sur le verset 20 : 50, a donné
a chaque étre, lorsqu’ll I’a existencié, ce qui convenait exactement & son isti"dad, a sa prédispo-
sition essentielle telle qu’elle était lorsque cet étre se trouvait en état de tubiit. Les a’yan tabita,
si par hypothése Dieu voulait leur conférer en les revétant de ’existence autre chose que ce qui
s’accorde 3 leur isti‘dad, ne pourraient I’accepter. C’est en cette adéquation rigoureuse de la
nature des existants 4 celle de leurs a’yan dans la Science divine que consiste la perfection de la
création. Il n’y a la, précise-t-il, aucune espéce de dualisme — ce que parait impliquer la «sou-
mission » de la volonté de Dieu aux « exigences » des a'yan tabita; ces derniéres, en effet, ne
sont rien d’autre que les igtida’at al-asma’ et les asmd’, dont le nombre est infini, ne sont a leur
tour rien d’autre que Dieu. Les réalités cosmiques ont toutes un fondement in divinis, un mustanad
ilahi, qui est le Nom particulier dont chacune d’elles est le «lieu épiphanique». Si les haqa’iq
halgiyya étaient imparfaites, cela signifierait que les haqa’iq haqqiyya dont elles sont la manifes-
tation le sont aussi. Inversement, si tous les Noms qui « réclament » leurs mazahir ne les obtenaient
pas, cela signifierait que Dieu est impuissant ou avare. Comment dans ces conditions, concevoir

BCAI 3 (1986) E.L. Ormsby: Theodicy in Islamic Thought, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 55

un autre monde qui serait abda®, ahsan, akmal ? Peut-étre sommes-nous ici, en dépit de la diffé-
rence des formulations, plus prés qu’il n’y parait de la véritable pensée de Gazali.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

Henry CoRBIN, Le paradoxe du monothéisme. Paris, L’Herne, 1981. 257 p.

Les études publiées dans ce volume, comme le titre général I’indique, sont centrées autour
d’un paradoxe fondamental des trois religions « monothéistes » : I’affirmation simultanée de
Punicité¢ du Créateur, et de la multiplicité de toutes ses ceuvres et manifestations. La théologie
musulmane, oscillant depuis son origine entre le 747/ imputé aux mu‘tazilites, et le tasbih, a nette-
ment posé les termes de cette question en climat musulman.

Les deux premiéres parties du volume : Le paradoxe du monothéisme (session Eranos 1976)
et Nécessité de I’angélologie (colloque de ’université de Tours, 1977) sont consacrées a I’exposé
de la réponse de I’ésotérisme musulman a cette aporie philosophique, autour de trois idées
centrales :

1) L’unité professée de I’existence (wahdat al-wugid) n’implique aucunement celle des étants
(mawgiidat).

2) Le Dieu unique se pluralise en épiphanies (tagalliyat) qui n’entament en rien ’unité de
son essence.

3) Les anges archétypes, intermédiaires entre les individualités manifestées et le Dieu supréme
et incognoscible, sont I'instrument et la voie vers 'uni-fication (tawhid) de 1’Unique, pour
le théosophe ou le soufi.

Ces idées de base sont appuyées par d’abondantes références qui englobent non seulement
des données de spiritualité islamiques (Suhrawardi, Avicenne p. 163 s., Ibn ‘Arabi, Molla Sadra,
P’école shaykhie) mais plusieurs courants de la tradition juive (mystique de la Merkaba, esséniens)
et chrétienne (ébionites, gnose valentinienne, arianisme) irriguées par les spéculations du « pro-
phétisme grec » (notamment Proclus) et la tradition visionnaire de ’ancienne Perse. Concluant
que le rejet de I’angélologie conduit le monothéisme vers une idolatrie de fait, I’auteur signale
Pactualité de cette problématique, dont des éléments sont parfois réintégrés dans les nouvelles
cosmologies proposées par des savants contemporains. Car la vision des spirituels iraniens est
parfois singuliérement large. « Si le mot ange, écrit Muhammad Karim-Han Kirmani, peut dési-
gner une catégorie d’entre les étres spirituels, il a un sens beaucoup plus général, lequel marque
la connexion entre I’acte créateur et la chose créée» (p. 112).

La derni¢re partie du volume, De la théologie apophatique comme antidote au nihilisme, bien
qu’assez bréve, souléve un probléme philosophique et épistémologique de taille. 11 est en quelque
sorte une réponse a I’idée avancée par I’indianiste G. Vallin, selon laquelle l1a tragédie de '« idéo-
logie occidentale » est « la croyance 3 la réalité de I'individuel, ou I’identification entre réalité

BCAI 3 (1986) E.L. Ormsby: Theodicy in Islamic Thought, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



