1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51

cette certitude qu’ils attendaient auparavant des imams infaillibles, ils I’espérent désormais de
la raison. Noter que la définition du « juste » selon Abii Gafar al-Tiisi — & savoir « celui qui
met les choses a leurs places » (al-wadi® al-aSya’ mawadi‘aha) (IX 30 et X 170) correspond & une
définition classique, en sens inverse, de I’« injustice » (zulm), comprise comme wad® al-Say’ fi
gayri mawdi‘ihi : cf. Mugni VIII 231, 9-10; Sark al-usil al-hamsa 348, 1; Bagdadi, Usul
132, 4.

Une derniére étude, particuliérement intéressante, intitulée « Shii Attitudes toward Women
as Reflected in Figh» (XII), montre que le principal point de divergence entre le figh imamite
et les écoles juridiques sunnites concerne en fait les droits des femmes en matiére de mariage
(mariage temporaire, procédure de répudiation) et d’héritage, et s’attache & expliquer pourquoi,

Un index des noms propres (avec des lacunes : ainsi le nom de ‘Ali b. Yaqtin est a signaler
aussi en XIV 90) et des noms de lieux termine le volume. Manque un index des firag, ce qui est
quelque peu paradoxal pour un ouvrage de ce genre.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Elsayed ELSHAHED, Das Problem des transzendenten sinnlichen Wahrnehmung in der spdtmu-
‘tazilitischen Erkenntnistheorie nach der Darstellung des Tagiaddin an-Nagrani. Berlin,
Klaus Schwarz Verlag, 1983. 15 x 21 cm., 306 p.

Dans ce livre, l’auteur apporte une contribution intéressante a la connaissance de la période
tardive de la pensée mu‘tazilite. Il s’agit notamment des générations de théologiens postérieures
au Qadi “Abd al-Gabbar, qui mourut en 1025 AD. L’auteur fait cela en publiant et en traduisant
une partie du manuscrit « al-Kamil fi l-istiqsa’ fi-ma balagana min kalam al-qudama’ », attribué
a un certain Taqi al-Din al-Nagrani, qui, selon I’auteur, serait mort au milieu du sixiéme/dou-
ziéme siécle. La partie du manuscrit qui est publiée ici concerne la connaissance qui provient
de la perception sensorielle.

Le texte publié comprend les chapitres 9 et 13 du livre original (p. 184-202 et 237-248)
concernant respectivement la question de la perception divine et la question des attributs divins
en général. Le manuscrit se place a I'intérieur d’un courant mu'tazilite opposé a celui du Qadi
‘Abd al-Gabbar, un courant qui nous est moins connu que I’autre.

Apreés avoir donné le texte original (p. 36-68) et la traduction (p. 69-127), ’auteur traduit et
paraphrase quelques textes mu‘tazilites antérieurs concernant le méme sujet, textes d’Abii Rasid,
°Abd al-Gabbar et Ibn Mattawayh, pour situer ainsi son texte dans le contexte des discussions
de I’époque (p. 128-171). Vient ensuite une analyse détaillée du texte (p. 172-227), puis un bon
nombre de conclusions.

Maintes fois le texte d’Elshahed m’a donné envie de prendre position et de le contredire, aussi
bien dans sa traduction et ses paraphrases que dans son analyse. Il est évident que le vocabulaire
mu‘tazilite est compliqué et que les formulations sont souvent ambigués; pour nombre de termes,
se pose la question de savoir s’ils sont utilisés comme termes techniques ou bien dans leur sens

BCAI 3 (1986) E. Elshahed: Das Problem der transzendenten sinnlichen Wahrnehmung in der spatmu‘tazilitischen Erkenntnistheorie nach der Darstellung des Tagiaddin

an-Nagrani, recensé par ). Peters )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

commun et banal. Mais j’admets qu’une traduction in extenso, qui ne vise pas la littéralité
(laquelle masque beaucoup de problémes) mais une description de la pensée en suivant le texte
original (comme fait ’auteur) est un moyen efficace pour inciter les lecteurs a la réflexion et la
discussion, et peut conduire 3 une compréhension plus profonde de la pensée exprimée dans
le texte.

Jan PETERS
(Nimégue)

Eric L. OrMsBY, Theodicy in Islamic Thought. Princeton, Princeton University Press,
1984. 14,5 x 22 cm., 312 p.

Comment concilier I’évidence du mal avec la notion d’un Dieu juste et tout-puissant? Si Dieu
veut le mal, il est injuste. S’il ne le veut pas mais ne peut ’empécher, que reste-t-il de son omni-
potence? Toute théologie est confrontée a ce probléme et doit donc élaborer une théodicée —
un terme que nous devons A Leibnitz, dont la solution personnelle optimiste (« Le meilleur des
mondes possibles » . ..) est aussi célébre que mal comprise depuis que Voltaire I’a férocement
critiquée dans son Poéme sur le désastre de Lisbonne et, surtout, caricaturée dans Candide sous
les traits du docteur Pangloss. Ce débat fondamental — qui, en Occident, est naturellement bien
antérieur A Leibnitz — le kaldm, de son c6té, ne pouvait I’ignorer; mais il s’est surtout centré
en Islam, A partir du sixiéme/douziéme siécle, sur une phrase de Gazali, inlassablement répétée
et glosée par les auteurs postérieurs, et qui parait une anticipation frappante des énoncés
leibnitziens. C’est, pour D’essentiel, aux trés vives polémiques suscitées par cette phrase qu’est
consacré ’ouvrage d’Eric Ormsby.

De cette sentence fameuse (dont la source immédiate est sans doute un passage du Qit al-
qulib d’Abu Talib al-Makki; mais I’on pourrait remonter au Timée . ..), que I’on retrouve dans
quatre ouvrages de Gazali (Thya’, Imla’, Kitab al-arba’in, Maqdsid al-falasifa), il existe en fait
plusieurs variantes. La plus connue est laysa fi l-imkan abda mimma kan mais ’on trouve aussi,
au lieu de abda’, ahsan, atamm, akmal. Ce sont ces trois élatifs rassemblés qui figurent dans la
toute premiére formulation, celle de I’Thya’ (kitab al-tawakkul). Les intervenants, pour la commo-
dité de leur argumentation, utiliseront tant6t une forme, tantdt ’autre. Aprés une introduction
qui définit en termes généraux I’objet de la controverse, Ormsby analyse en détail dans un premier
chapitre le texte et le contexte de la phrase litigieuse. Le deuxiéme chapitre décrit les étapes de
la discussion, du douziéme siécle (Abii Bakr b. al-‘Arabi, Ibn al-Gawzi) jusqu’au dix-neuviéme
(Hamdan b. “Utman al-Gazd’iri, ’'Emir “‘Abd al-Qadir) en passant par Muhyi I-din Ibn “Arabi,
Tagqi al-din al-Subki, Biga‘i, Suyiti etc..., la position (pour ou contre) et les principaux argu-
ments de chaque protagoniste étant chaque fois résumés. Aprés cette présentation historique,
les chapitres suivants développent la thématique du débat en I’organisant autour de trois
points : Divine Power and Possibility; Creation as « Natural Necessity »; the Problem of the
Optimum.

Certaines des attaques portées contre Gazili sont rudimentaires et pittoresques. Pour Biqa‘i
(885/1480), si Dieu avait voulu que ce monde soit le plus parfait des mondes possibles, 1l s’y

BCAI 3 (1986) E. Elshahed: Das Problem der transzendenten sinnlichen Wahrnehmung in der spatmu‘tazilitischen Erkenntnistheorie nach der Darstellung des Tagiaddin
an-Nagrani, recensé par ). Peters
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



