1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

jusque la peu représenté dans la littérature des usil al-figh, et qui nous renseigne sur les concep-
tions politiques des usaliyyin.

Marie BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Wilferd MADELUNG, Religious Schools and Sects in Medieval Islam. Londres, Variorum
Reprints, 1985. 23 x 15 c¢m., 352 p., index.

Voici donc réunis en un volume de la précieuse collection Variorum Reprints vingt
¢tudes de W. Madelung parues entre 1967 et 1982; volume d’autant plus bienvenu que la plupart
de ces travaux — est-ce par choix, ou le hasard? — sont des communications & des congrés, ou
des contributions a des ouvrages collectifs, et qu’il fallait donc jusqu’a maintenant les chercher
dans des publications qu’il n’est souvent ni facile de consulter ni ... tellement utile de se pro-
curer. On regrettera seulement de ne pas y trouver aussi — comme l’impliquent les dates ci-
dessus — les deux gros articles sur I’ismaélisme parus dans Der Islam XXXIV/1959 (« Fatimiden
und Bahraingarmaten ») et XXXVII/1961 (« Das Imamat in der frithen ismailitischen Lehre »).
Sans doute n’a-t-on pas voulu dépasser le gabarit moyen de 350 pages, qui semble &tre devenu
celui de la collection? C’est dommage.

Depuis longtemps W. Madelung s’est imposé comme 1’'un des meilleurs connaisseurs de
I’histoire des doctrines religieuses, philosophiques, voire juridiques, dans I’Islam dit « médiéval »,
et cela en particulier dans le domaine chiite : imamite, zaydite, ismaélien. Son livre sur ’histoire
doctrinale du zaydisme (Der Imam al-Qdsim ibn Ibrahim und die Glaubenslehre der Zaiditen,
Berlin, 1965) fait autorité. Non que nous ayons affaire, en 1’occurrence, & un émule d’Henry
Corbin : il n’y a pas, chez Madelung, cette part d’engagement personnel et exclusif propre a
Corbin, son approche est celle de la classique érudition. Mais quelle érudition!

Les vingt études du présent recueil sont classées thématiquement selon un ordre des écoles
ou doctrines étudiées : Sunnism and Mu'tazila (I-VY), Imami Shi‘a (VII-XV), Isma‘ilism,
(XVI-XVILD), Zaydis (XIX), Dualist Religions (XX). Il m’a paru plus commode, quant 3 moi,
de les regrouper ici par « genres», c’est-a-dire selon qu’elles traitent d’une école en général,
d’un auteur, ou d’un probléme particulier.

N

1. Etudes relatives a une école.

Sont & ranger dans cette catégorie les deux études sur I’histoire du hanafisme : « The Early
Murji’a in Khurdsin and Transoxiana and the Spread of Hanafism» (III), ot M. montre
comment s’est développé le hanafisme au Hurasan oriental (3 Balh, notamment) et en Transo-
xiane, aux II°-III° s. H., & partir de foyers murgi’ites préexistants; puis « The Spread of Matu-
ridism and the Turks » (II), gros article de 60 pages, ou il étudie ’expansion de 1’école hanafite
(et, accessoirement, de la théologie maturidite qui lui est associée) d’Orient en Occident
(Irak et Syrie) grace au soutien des sultans turcs. Cette seconde étude est particuliérement

BCAI 3 (1986) W. Madelung: Religious Schools and Sects in Medieval Islam, recensé par D. Gimaret )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

impressionnante par la masse d’informations (noms propres notamment) qu’elle comporte, la quan-
tité de références qu’elle met en ceuvre — et qui aurait rendu bien utile une bibliographie ... Il est
presque étonnant dans ces conditions — et on le regrettera — que M. n’ait apparemment pas
eu connaissance (sinon de seconde main, et allusivement, cf. IIT 123 et n. 35) de la liste des pre-
miers théologiens hanafites de Transoxiane citée dans la Tabsirat al-adilla d’Abi 1-Mu‘in al-Nasafi
(ms. Le Caire, Dar al-Kutub 6673, 151b s.) : Abi Bakr al-Giizgani, Abii Nasr al-‘Tyadi et ses
deux fils, Abii "Abd Alldh al-Azdi, Aba Bakr al-Samarqandi, etc. Espérons qu’un jour il sera
a méme de consacrer une étude aussi approfondie & cette série de personnages; je lui communi-
querai volontiers, s’il le désire, photocopie du passage en question. Quant a I’identification entre
mutaqa¥sifa et Karramiyya (III 121, n. 32a), est-elle si siire, en ce qui concerne du moins
Abi -Mu‘in al-Nasafi? Je constate que, dans son Bahr al-kalam, ce dernier parle tant6t des
uns, tantdt des autres, et qu’en 58, 2 de 1’éd. du Caire (1329/1911), il écrit : galat al-mutagasSifa
wa I-karramiyya. Quant a la Tabsira, autant que je sache, le mot mutaqassifa n’y apparait
jamais.

De la méme rubrique reléve 1’étude intitulée « The Shiite and Kharijite Contribution to
Pre-Ash‘arite Kalam » (VIII), consacrée aux tout premiers théologiens imamites (Saytan al-Taq,
Higam b. Salim, Hi$am b. al-Hakam, etc.), zaydites (Sulayman b. Garir), harigites (en particulier
les Ibadites Muhammad b. Harb et Yahya b. Abi Kamil); puis celle intitulée « Imamism and
Mu'tazilite Theology » (VII), ou M. étudie I’évolution de la théologie imamite, d’abord radica-
lement opposée au mu‘tazilisme (2 D’exception des Banii Nawbaht), puis & mi-chemin, avec
notamment Ibn Babiya, et enfin totalement ralliée a lui, avec al-Mufid et al-Murtada. En VIII
133, n. 38, sur la relation entre la théorie du « saut» (¢afra) et la négation de I’atomisme, on
pourra ajouter Ibn Mattawayh, Tadkira, Le Caire, 1975, 197 s.

De la méme rubrique encore relévent deux études consacrées a I'Islam ismaélien. « Aspects
of Isma‘ili Theology : The Prophetic Chain and the God beyond Being» (XVII) expose les
principes fondamentaux de la théologie ismaélienne, qui sont ceux d’un Dieu au-dela de la
raison, au-dela de I’étre, qu’on ne peut définir que négativement, et dont la connaissance implique
obligatoirement la médiation des prophétes et des imams; conceptions que 1’on retrouve chez
Sahrastani, qui s’oppose en cela a Ibn Sind (cf. plus loin), puis plus tard chez certains penseurs
imamites d’époque safavide comme Ragab “Ali Tabrizi et Qadi Sa'id Qummi. Dans le domaine
du figh, « The Sources of Isma‘ili Law » (XVIII) commente une liste de 21 ouvrages cités comme
références par le Qadi al-Nu'man dans son K. al-Idah (i.e. ce qu’il en subsiste dans un ms. de
I’Université de Tiibingen).

« A Mutarrifi Manuscript » (XIX) — le ms. en question étant un K. al-Burhdn d’un certain
Sulaymin b. Muhammad al-Muhalli conservé & San‘da — est I’occasion pour M. d’exposer les
conceptions de cette école théologique zaydite du Yémen connue sous le nom de Mutarrifiyya,
et qui a été active entre le V¢ et le VII® s. H.; conceptions en partie inspirées des théses des
mu‘tazilites dits « bagdadiens », mais comportant aussi une doctrine « naturaliste » originale.
« Some Notes on Non-Isma‘ili Shiism in the Maghrib » (XIV) traite d’une secte chiite dite des
Bagaliyya, présente dans le Sts (Sud marocain) du TII¢/IX® s. jusqu’aux Almohades.

Enfin, quelque peu en marge, I’étude intitulée « Abli “Isd al-Warrdq liber die Bardesaniten,
Marcioniten und Kantier » (XX) cite (en traduction allemande) et commente des extraits du

BCAI 3 (1986) W. Madelung: Religious Schools and Sects in Medieval Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

K. al-Magalat d’al-Warraq concernant ces sectes dualistes, retrouvés dans le K. al-Mu'tamad
du mu‘tazilite Ibn al-Maldhimi, disciple d’Abti 1-Husayn al-Bagri. Signalons a4 ce propos que
d’autres citations d’al-Warraq tirées du méme ouvrage, et relatives cette fois aux dahriyya, font
I’objet d’un article de M. McDermott dans le premier volume des Mélanges Allard-Nwyia dont
il est rendu compte par ailleurs (cf. p. 173). Mais qu’en est-il, au fait, de 1’édition du Mu"tamad
annoncée depuis x années?

II. Etudes relatives & un auteur.

Ce sont, dans 1’ordre :

« Ar-Ragib al-Isfahani und die Ethik al-Gazalis» (IV). La ressemblance textuelle constatée
entre le Mizan al-‘amal de Gazali et la Dari‘a ilé makarim al-Sari‘a d’al-Ragib, et qui résulte,
selon lui, d’un emprunt du premier au second (et non I’'inverse, comme le croyait Massignon),
conduit M. A faire le portrait de cet auteur mal connu, qu’il faut situer en réalité au début du
Ve/X1® s. Quant a la doctrine, al-Ragib n’était ni un chiite, ni un mu‘tazilite, ni un soufi, mais
un philosophe 4 la maniére de son contemporain Miskawayh.

« Frithe mu‘tazilitische Haresiographie : das Kitab al-Usiil des Ga‘far b. Harb?» (VI). M. y
établit — de fagon absolument péremptoire, 3 mon sens — que ’ouvrage publié par J. van Ess
sous le titre de K. Usal al-nihal (Beyrouth-Wiesbaden, 1971) et attribué par Iui au mu‘tazilite
al-Nasi’ al-Akbar (m. 293/906), ne peut étre que d’un auteur plus ancien, d’au moins deux géné-
rations. Selon M. (mais ceci est moins convaincant), cet auteur devrait étre Ga‘far b. Harb
(m. 236/850).

«Ibn Abi Gumhir al-Ahsd’i’s Synthesis of Kaldm, Philosophy and Sufism » (XIII). Bréve
monographie sur un auteur imamite du IX¢/XV® s., qui s’est en effet attaché A concilier la théo-
logie traditionnelle, la philosophie avicennienne, I’i§rdg de Suhrawardi et Ie soufisme d’Ibn
‘Arabi.

« Bemerkungen zur imamitischen Firag-Literatur » (XV). Dans cet article écrit a la suite de
la parution du K. al-Magaldt wa l-firaq de Sa’d b. "Abd Alldh al-Qummi, ouvrage qui présente,
on le sait, de multiples ressemblances textuelles avec le K. Firagq al-3i'a de Nawbahti, M. croit
pouvoir aboutir aux conclusions suivantes : 1) Sa'd a composé son livre quelques années seule-
ment aprés Nawbabti, et en prenant pour base ’ouvrage de ce dernier; 2) dans la premiére partie
des Firag (i.e. jusqu’a I’exposé des divergences concernant la succession de Ga‘far al-Sadiq),
Nawbahti, auteur du III¢/IX® s., tire son information d’un ouvrage antérieur, quant a lui, a la
fin du II¢/VIII® s.; cet ouvrage pourrait étre le K. Ihtilaf al-nds fi lI-imama de Hi3dm b. al-Hakam;
3) pour les événements plus récents, la source de Nawbahti (ainsi que de Sa‘d) devrait étre le
K. al-Magqalat d’Abu “Tsa -Warraq. Une autre source de Sa‘d, concernant les guldt, pourrait
étre le K. al-Radd °ald I-gulat de Yiinus b. “Abd al-Rahman. A vrai dire, tout cet article est fait
d’hypothéses, fondées certes sur de minuticuses analyses de textes, mais qu’on ne se sent pas
tenu d’admettre.

« A¥-Sahrastanis Streitschrift gegen Avicenna und ihre Widerlegung durch Nasir ad-Din at-Tiisi»
(XVI). Sahrastini est I’auteur d’un K. al-Musara’a (ou Musara'at al-falasifa) — récemment

BCAI 3 (1986) W. Madelung: Religious Schools and Sects in Medieval Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

édité au Caire, 1396/1976 — dans lequel il entreprend de réfuter la métaphysique d’Ibn
Sina au nom de théories qui évoquent trés nettement la théologie ismaélienne. M. en tire la
conclusion que Sahrastani était authentiquement ismaélien, conformément aux accusations
portées contre lui par certains de ses contemporains sunnites. Ceci ne me convainc pas, pour
des raisons que j’expose en détail dans I’Introduction a une traduction du K. al-Milal wa I-nihal
a paraitre (due & G. Monnot et moi-méme), et que j’ai résumées dans I’Annuaire de I’E.P.H.E.
Ve Section, XCII/1983-84, 317-319.

Y

1. Etudes relatives a un probléme particulier.

« Early Sunni Doctrine Concerning Faith as Reflected in the Kitab al-Iman of Abi “Ubaid
al-Qasim b. Sallam (d. 224/839) » (I). L’ouvrage en question est fondamentalement une réfu-
tation de la doctrine murgi’ite (i.e., selon M., hanafite) de la foi. Il est dommage qu’a I’époque
de la rédaction de cet article (paru en 1970), M. n’ait pas eu encore connaissance du K. al-Tawhid
de Maturidi — qu’il cite en revanche dans « The Spread of Maturidism ... » paru 1’année
suivante (cf. II 118, n. 30) —, et ol le probléme de la foi fait I’objet de longs développements
(cf. ’éd. Kholeif, 373-392). Je ne comprends pas par ailleurs comment, dans son paragraphe
introductif, M. peut soutenir que les A¥‘arites auraient, & cet égard, une position identique a
celle des Hanbalites, c’est-a-dire incluant les ceuvres dans la foi. Pour A¥ari, la foi n’est rien
d’autre qu’« acquiescement » (tasdiq) (cf. Luma® § 180; Bagdadi, Usal 248, 14 s.; etc.), ce qui
est exactement la position des murgi’ites Bidr al-Marisi et Ibn al-Rawandi (cf. Magalar 140, 13 s.).
Dans un de ses livres, il aurait déclaré se ranger entiérement sur cette question au point de vue
d’al-Salihi, autre murgi’ite célébre (cf. Bagdadi, Tafsir asma’ Allah al-husna, B.L. Or. 7547, 219a
255.). Et les A§‘arites postérieurs ne penseront pas autrement : cf. Bagillani, Tamhid, éd. McCarthy,
§§ 580-581; Abii Ya'la, Mu'tamad, § 338 (sur les Af‘arites); Guwayni, Irfad, éd. Luciani,
224, 8 s.

« The Origins of the Controversy Concerning the Creation of the Coran» (V). La thése de
M. est qu’au départ la doctrine de I’« incréation » du Coran, soutenue par les Sunnites, n’était
pas comprise par eux comme signifiant 1’éternité de la Parole divine. Ils entendaient uniquement
s’opposer 2 la thése gahmite selon laquelle Dieu ne saurait parler comme un €tre humain, d’ot
il résulterait que le Coran n’est pas Sa parole, mais une parole créée par Lui. Le point essentiel,
pour eux, était alors d’affirmer au contraire que le Coran est vraiment parole de Dieu. Cest
seulement a partir de la mikna, sous ’effet de la critique mu‘tazilite, que les Sunnites ont expressé-
ment déclaré que le Coran était gayr mahplig, et qu’ils ont voulu dire par 1a qu’il était
éternel.

Trois autres études traitent de problémes propres au chiisme imamite : du droit, pour un
chiite, de servir un Etat illégitime, & propos d’un traité sur cette question du Sarif al-Murtada
(IX); de la question de savoir qui détient I’autorité en matiére religieuse et légale, en I’absence
de ’'Tmam (X); de la 1égalité de la perception de I'impdt foncier (harag) sur les terres de conquéte,
en I’absence de I’'Imam (XI). Sur le second point, M. formule une hypothése qui retiendra I’at-
tention (X 167) : il y aurait, selon lui, une relation possible (« probably not unrelated ») entre
le fait de I’occultation du dernier imam et I’adoption par les imamites de la théologie mu‘tazilite;

BCAI 3 (1986) W. Madelung: Religious Schools and Sects in Medieval Islam, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51

cette certitude qu’ils attendaient auparavant des imams infaillibles, ils I’espérent désormais de
la raison. Noter que la définition du « juste » selon Abii Gafar al-Tiisi — & savoir « celui qui
met les choses a leurs places » (al-wadi® al-aSya’ mawadi‘aha) (IX 30 et X 170) correspond & une
définition classique, en sens inverse, de I’« injustice » (zulm), comprise comme wad® al-Say’ fi
gayri mawdi‘ihi : cf. Mugni VIII 231, 9-10; Sark al-usil al-hamsa 348, 1; Bagdadi, Usul
132, 4.

Une derniére étude, particuliérement intéressante, intitulée « Shii Attitudes toward Women
as Reflected in Figh» (XII), montre que le principal point de divergence entre le figh imamite
et les écoles juridiques sunnites concerne en fait les droits des femmes en matiére de mariage
(mariage temporaire, procédure de répudiation) et d’héritage, et s’attache & expliquer pourquoi,

Un index des noms propres (avec des lacunes : ainsi le nom de ‘Ali b. Yaqtin est a signaler
aussi en XIV 90) et des noms de lieux termine le volume. Manque un index des firag, ce qui est
quelque peu paradoxal pour un ouvrage de ce genre.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Elsayed ELSHAHED, Das Problem des transzendenten sinnlichen Wahrnehmung in der spdtmu-
‘tazilitischen Erkenntnistheorie nach der Darstellung des Tagiaddin an-Nagrani. Berlin,
Klaus Schwarz Verlag, 1983. 15 x 21 cm., 306 p.

Dans ce livre, l’auteur apporte une contribution intéressante a la connaissance de la période
tardive de la pensée mu‘tazilite. Il s’agit notamment des générations de théologiens postérieures
au Qadi “Abd al-Gabbar, qui mourut en 1025 AD. L’auteur fait cela en publiant et en traduisant
une partie du manuscrit « al-Kamil fi l-istiqsa’ fi-ma balagana min kalam al-qudama’ », attribué
a un certain Taqi al-Din al-Nagrani, qui, selon I’auteur, serait mort au milieu du sixiéme/dou-
ziéme siécle. La partie du manuscrit qui est publiée ici concerne la connaissance qui provient
de la perception sensorielle.

Le texte publié comprend les chapitres 9 et 13 du livre original (p. 184-202 et 237-248)
concernant respectivement la question de la perception divine et la question des attributs divins
en général. Le manuscrit se place a I'intérieur d’un courant mu'tazilite opposé a celui du Qadi
‘Abd al-Gabbar, un courant qui nous est moins connu que I’autre.

Apreés avoir donné le texte original (p. 36-68) et la traduction (p. 69-127), ’auteur traduit et
paraphrase quelques textes mu‘tazilites antérieurs concernant le méme sujet, textes d’Abii Rasid,
°Abd al-Gabbar et Ibn Mattawayh, pour situer ainsi son texte dans le contexte des discussions
de I’époque (p. 128-171). Vient ensuite une analyse détaillée du texte (p. 172-227), puis un bon
nombre de conclusions.

Maintes fois le texte d’Elshahed m’a donné envie de prendre position et de le contredire, aussi
bien dans sa traduction et ses paraphrases que dans son analyse. Il est évident que le vocabulaire
mu‘tazilite est compliqué et que les formulations sont souvent ambigués; pour nombre de termes,
se pose la question de savoir s’ils sont utilisés comme termes techniques ou bien dans leur sens

BCAI 3 (1986) W. Madelung: Religious Schools and Sects in Medieval Islam, recensé par D. Gimaret )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



