38 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

de penseurs et d’hommes de lettres musulmans ». Telle est la conclusion plutdt positive que I’A.
propose au terme de sa perspicace analyse. Un « entretien avec Tawfiq al-Hakim » (pp. 559-585,
en arabe et en frangais) et une bréve étude sur « la premiére biographie du Prophéte Muhammad
dans la période de la Nahda : ¢ Nihdyat al-ijéz fi sirat sdkin al-Hijdz * par le Shaykh Rifé'a Rafi’
al-Tahtawt » (pp. 559-584) constituent deux Appendices fort utiles, avant que ne soient proposés
la Bibliographie générale et les divers Index (pp. 585-613) qu’exige toute publication scientifique.

Le présent ouvrage constitue donc un apport indispensable 4 I’étude de la sira moderne en
Islam : il conviendrait d’en prolonger I’effort en s’interrogeant sur 1’époque contemporaine
et les Colloques ou Congrés qui eurent pour théme la biographie du Prophéte de 1’Islam. D’ailleurs,
tout a-t-il été dit pour la période 1930-1950? Le Fagr al-Islam (L aube de I’Islam) d’Ahmad Amin
ne constitue-t-il pas, & sa maniére, une relecture historique de la sira nabawiyya? Et les quatre
biographies ici analysées ont-elles vraiment atteint leur but? L’A. lui-méme se pose la question :
« Plus que de s’attacher a montrer en Muhammad un génie militaire, politique ou social ...,
ne convenait-il pas de se consacrer & dégager ‘la Vérité * de I'Islam de ses représentations qui
sont restées celles de ses origines? N’était-il pas plus opportun de s’adonner & re-situer la foi
et son expression dans le contexte de la pensée moderne », comme I’a fait un Muhammad Igbal?
Les courants fondamentalistes que connait I’Islam actuel reprendraient volontiers la méme
critique, en y ajoutant sans doute d’autres veeux. Comment écrit-on aujourd’hui la vie de
Muhammad en tenant compte des exigences de la modernité et des requétes de la sensibilité
religieuse, ou comment veut-on 1’écrire a nouveau, loin de ces exigences et de ces requétes, pour
mieux correspondre & ’appel d’un « revival » ambigu? Toutes questions qui ne peuvent qu’en-
courager d’autres recherches sur d’autres portraits de ce méme Muhammad qui interpelle encore
Iintelligence des Musulmans contemporains.

Maurice BORRMANS
(Pontificio Istituto di Studi Arabi
e d’Islamistica, Rome)

Louis PouzeT, Une herméneutique de la tradition islamique : le Commentaire des Arba‘iin
al-nawawiya de Muhyi al-Din Yahyd al-Nawawi (m. 676/1277). Beyrouth, Dar el-
Machreq, coll. « Recherches », 1982. 25 X 17 cm., xx1v-374 p. texte francais, 62 p.
texte arabe.

Al-Nawawi, savant §afi‘ite damascain du 7¢/13¢ s., est sans doute surtout connu des islami-
sants occidentaux pour son Tagrib, un manuel sur les sciences du hadit, traduit par W. Margais
dans le Journal Asiatique (1900-01), ainsi que pour son K. Tahdib al-asma’ (répertoire biogra-
phique) édité par Wiistenfeld. En Islam, c’est avant tout son traité de figh, le Minhag al-talibin,
objet de maints commentaires (cf. Brockelmann), qui I’a rendu célébre. Mais aussi cette antho-
logie du hadit, extrémement populaire jusqu’a nos jours, elle aussi maintes fois commentée, et
dont le premier commentaire est ’ceuvre de Nawawi lui-méme. C’est ce commentaire dont
L. Pouzet nous donne ici le texte et une traduction annotée.

BCAI 3 (1986) L. Pouzet: Une herméneutique de la tradition islamique: le Commentaire des Arba‘lin al-nawawiya de Muhyt al-Din Yahya al-Nawawi (m. 676/1277),
recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 39

Dans son introduction, de facture trés classique, et solidement documentée (presque trop ...),
P. trace le portrait de cet homme trés « ordinaire ». Natif de Nawa dans le Hawran, venu a
Damas a I’4ge de 18 ans, Nawawi n’a pratiquement plus quitté cette ville jusqu’a sa mort (qui
fut précoce, il est vrai : & 45 ans). Sa carriére a été celle d’un professeur : esprit sans originalité,
mais excellent pédagogue et vulgarisateur. Ses ceuvres sont essentiellement des commentaires,
ou des abrégés, ou des « arrangements » (tahdib) d’ouvrages d’auteurs antérieurs. Ce n’est pas
un spéculatif; au sein de 1’école §afi’ite, il se rattache au courant « traditionniste » illustré avant
lui, notamment, par Abi Bakr al-Bayhaqi (cité quatre fois dans le Sark), a la différence d’autres
damascains célébres comme Ibn ‘Asakir ou ‘Izz al-din b. “Abd al-Salam al-Sulami (m. 660/1261),
plus marqués, quant 4 eux, par ’a§"arisme. Mais il y a aussi chez lui une veine mystique, ou
plus exactement, comme dit P., «spirituelle »; trés « orthodoxe », bien siir, dans la ligne de
Qusayri et Gazali. En témoignent divers ouvrages, comme le K. Riyad al-salibin ou le Bustan
al-"darifin.

Son anthologie de quarante hadits (quarante-deux, exactement) se situe, explique P., au
confluent de deux traditions. D’une part, le genre trés établi des Arba‘iin, dont le premier exemple,
au dire méme de Nawawi dans sa préface, remonterait a "“Abd Allah b. al-Mubarak (m. 181/797),
et qu’ont pratiqué entre autres Aba Bakr al-Agurri, Daraqutni, al-Hakim al-Nisabiiri, Ab@i Nu‘aym
al-Isfahani, AbQl Bakr al-Bayhaqi; cela consiste & réunir quarante hadits, généralement sur un
sujet donné, par exemple les mérites des Compagnons, ou bien le git@d, ou bien, chez les soufis,
la vie mystique, etc. D’autre part, certains recueils de hadits ayant, a la différence des précédents,
une visée globale, c’est-a-dire se proposant de couvrir tous les aspects de la religion musulmane,
et de constituer ainsi une petite « Somme » & 1’'usage de ses fidéles. Dans cette seconde lignée,
un ouvrage fondamental, dont Nawawi s’est directement inspiré, est celui d’Ibn al-Salah al-
Sahraziiri (m. 643/1245), autre illustre $afi‘ite damascain (auteur, par ailleurs, d’un traité sur
les sciences du hadit dont le Tagrib n’est qu’une refonte abrégée).

C’est précisément cet aspect global des Arba“iin de Nawawi, en tant qu’ils constituent « une
véritable petite somme de la pensée et de 1’ agir * musulmans traditionnels » (p. 58) qui serait,
selon P., une des raisons du succés considérable de cet ouvrage. Il y est traité, dit-il, « de presque
tous les sujets, théoriques et pratiques, qui intéressent la vie quotidienne du musulman ». A vrai
dire, C’est surtout sur le c6té « pratique » qu’est mis 1’accent, qu’il s’agisse du rappel des cing
« piliers » de I’Islam (H. III), de la mise en garde vis-a-vis d’actes dont la qualification légale
n’est pas établie avec certitude (H. VI et XI), ou de multiples recommandations de caractére
éthique : désirer pour autrui ce qu’on désire pour soi-méme (H. XIII), ne parler qu’a bon escient
et faire preuve de générosité (H. XV), ne pas se mettre en colére (H. XVI), étre bon avec les
animaux (H. XVID), etc., etc. Il n’est sans doute pas indifférent, a cet égard, que le premier hadit
du recueil soit celui ol il est dit que les actes se jugent a leurs intentions (innama I-a*mal bi-I-niyyat).
Au plan proprement théorique, on ne voit guére que H. 11, qui est le fameux hadit ou Gabriel
interroge le Prophéte sur le contenu de la foi, et H. IV, sur les modalités de la création de 1’étre
humain. Quant 4 la veine mystique ou «spirituelle », elle se manifeste particuliérement au
H. XXIV, un c€lébre hadit qudsi que ’on retrouve dans le Miskat d’Ibn “Arabi (ya ‘ibadi
kullukum etc.); au H. XXXI a la lovange du zuhd; au H. XXXVIII, autre hadit qudsi sur ’amour
de Dieu.

BCAI 3 (1986) L. Pouzet: Une herméneutique de la tradition islamique: le Commentaire des Arba‘lin al-nawawiya de Muhyt al-Din Yahya al-Nawawi (m. 676/1277),

recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 3

La seconde raison de la popularité de 'ouvrage, selon P., serait I’esprit dont il est inspiré,
«un esprit — dit P. excellemment — a la fois de rigueur dogmatique et d’ouverture, de stricte
attention a la loi musulmane et d’intériorisation de la piété, de prosélytisme intelligent et d’atta-
chement au Prophéte éloigné de tout fanatisme, qui font que ce petit livre est devenu en quelque
sorte le miroir oll, pour de trés nombreuses générations de musulmans, s’est reflété le meilleur
de leur religion» (p. 58). Ce sont au reste les mémes raisons qui,:selon P.,font I'intérét de cet ouvrage
pour islamisant : en tant qu’il est parfaitement représentatif de 1’Islam moyen, commun (p. 66).

Un probléme que P. aborde & peine, et qui est pourtant préoccupant, est celui de I’ordre dans
lequel les hadits se trouvent disposés. P. se contente de dire que I’ouvrage, justement, a été écrit
« sans plan précis », « évoluant au gré des hadits » (p. 58). Est-ce réellement le cas? Est-ce méme
concevable? On a du mal a imaginer que Nawawi ait « empilé » cette quarantaine de traditions
au petit bonheur, comme elles lui venaient & D’esprit, sans le moindre souci de composition.
Et pourtant, c’est un fait que, s’agissant du contenu proprement dit, on ne voit pas ce qui justi-
fie la disposition, trés chaotique apparemment, adoptée par l'auteur. Je me suis demandé si
d’autres raisons n’intervenaient pas, par exemple, tout simplement, la place des hadits dans les
recueils d’ou Nawawi les tire (essentiellement Buhari et Muslim). Il se trouve de fait que H. I
est le tout premier hadit du Sakih de Buhari, H. II le premier hadit du chapitre iman de Muslim,
H. III le premier du chapitre imman de Bubari. Malheureusement cette piste prometteuse dispa-
rait dés H. IV, qui renvoie a des chapitres beaucoup plus éloignés des deux Sahih, pour ensuite
revenir en arriére aux hadits suivants. Un autre facteur pourrait &tre ’autorité respective des
grands recueils sunnites — Nawawi ayant soin de préciser chaque fois d’ou il tire la tradition
concernée —, Buhari venant avant Muslim, celui-ci avant Abi Dawud, etc. Mais tel n’est pas
le cas. Tout au plus peut-on observer que, dans les deux premiers tiers (jusqu'a H. XXVI), ce
sont presque exclusivement Buhari et Muslim qui sont cités — sauf quatre exceptions pour
Tirmidi —, alors que dans le dernier tiers apparaissent des autorités moins incontestées comme
Ibn Miga, Darimi, Ibn Hanbal, Daraqutni et méme Bayhaqi. Il n’empéche que méme dans
ce dernier tiers certains hadits sont encore tirés de Buhari et Muslim. On doit du reste remarquer
que, de ces deux auteurs, c’est manifestement Muslim qui a la préférence de Nawawi : douze
fois son nom seul est cité, alors qu’il n’en va ainsi pour Buhari que quatre fois. Sans doute
parce que Nawawi connaissait particuliérement bien le Sahih de Muslim, dont il a composé, dit P.,
un « monumental commentaire » (p. 39). Noter cependant que, lorsqu’il cite en méme temps
Buhari et Muslim, c’est toujours le premier qui vient en téte.

Aucun classement non plus n’est discernable en fonction de 1'identité des « rapporteurs » :
les noms traditionnels d’Ibn ‘Umar, Ibn ‘Abbas, Abli Hurayra, etc., apparaissent ici, réappa-
raissent 13, « au gré des hadits ». Peut-étre n’est-ce pas pour rien que le dernier hadit est un
hadit qudsi; mais que les deux autres de méme nature soient respectivement aux places XXIV
et XXXVIII ne semble pas avoir de justification particuliére.

Tout de méme, une fois de plus, il doit bien y avoir 12 une espéce d’ordre, une « structure »
secréte qu’il conviendrait de déceler. La question reste posée. Une question connexe, du reste,
est ce nombre de 42 hadits finalement retenu par Nawawi. Pourquoi 42, et non pas 40 tout rond,
alors que, franchement, tous les hadits cités sont loin d’avoir la méme importance, et que cer-
tains pourraient étre aisément supprimés?

BCAI 3 (1986) L. Pouzet: Une herméneutique de la tradition islamique: le Commentaire des Arba‘lin al-nawawiya de Muhyt al-Din Yahya al-Nawawi (m. 676/1277),
recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

Quelques autres remarques pour terminer. Je trouve d’abord dommage que P. n’ait pas pensé
4 donner des titres (entre crochets, naturellement) aux différents hadits, titres qu’il aurait repro-
duits dans Ia table des matiéres. Certes, cela n’est pas toujours facile, certains hadits pouvant
impliquer, sous un énoncé trés bref, plusieurs thémes. Mais cela aurait rendu la consultation
du livre beaucoup plus aisée. Il est également regrettable qu’il ait presque toujours négligé d’in-
diquer les références des hadits dans les recueils de Buhari, Muslim, etc.; curieusement, ce travail
n’est fait que pour les traditions intervenant au cours du commentaire.

En ce qui concerne le texte arabe, il n’y a certes pas de raison de douter qu’il ait été trés soigneu-
sement reproduit. On s’étonnera tout de méme de ne voir aucun appareil critique, aucune men-
tion de manuscrits, ni méme de I’édition qui a été prise pour base. Le texte serait-il si définitivement
établi? Un examen de quelques manuscrits n’aurait-il pas permis notamment de corriger certains
noms propres, comme cet étrange al-Tuhi, que P. dit n’avoir pu identifier (p. 96)?

Outre un index général (ot je signale I’oubli de la p. 75 pour Gazali), P. a eu I'idée, trés louable
en soi, de compiler un index des mots arabes, comme une contribution & ce Dictionnaire histo-
rique de I’arabe que nous espérons tous. On reprochera seulement a cet index d’étre beaucoup
trop, et inutilement, complet : était-il vraiment nécessaire d’y inclure des termes comme gala,
anf, yawm, ibn, kalb, etc.?

Enfin, une bévue, p. 141, n. 3, sur I’identification d’al-Layt : il ne s’agit évidemment pas d’Abii
I-Layt al-Samarqandi, mais d’al-Layt b. Sa'd (m. 175/791).

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Miklos MURANYI, Materialien zur malikitischen Rechtsliteratur (= matériaux sur la lit-
térature malikite juridique). Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1984. vim + 146 p.
(Studien zum islamischen Recht 1).

Il est vrai que la littérature malikite a toujours intéressé les spécialistes des études arabes et
islamiques, mais les projets qu’annonce ce premier volume sont de nature a jeter une lumiére
nouvelle sur I’ensemble des questions touchant cette école juridique dans I’Islam. Le livre de
M. Muranyi est en effet le premier d’un vaste projet d’études sur le malikisme archaique et son
développement jusqu’au IV® siécle de I’Hégire. La série, dont le titre allemand signifie « études
sur le droit musulman », a été fondée par son directeur de publication Klaus Lech, et se propose
deux buts :

1) Etudier tout le « complexe » de la Malikiyya d’Ibn Anas, dans sa genése et I’histoire de
sa réception, a la lumiére de matériaux nouveaux.

2) Analyse de la littérature malikite juridique jusqu’a Ibn Abi Zayd al-Qayrawani (v. plus
loin), en tenant compte de manuscrits et d’éditions précis, et plus concrétement de frag-
ments d’ceuvres attribués & ‘Abd Allah Ibn Wahb qui était, comme on le sait, I'un des
meilleurs disciples égyptiens de Malik et celui qui a contribué a propager le plus I’ensei-
gnement de son maitre en Egypte et 4 1’ouest de I’empire islamique.

BCAI 3 (1986) L. Pouzet: Une herméneutique de la tradition islamique: le Commentaire des Arba‘lin al-nawawiya de Muhyt al-Din Yahya al-Nawawi (m. 676/1277),
recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



