1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 27

sens de « bleu » & proprement parler mais de contraste lumiére/ombre explicité vers le « sombre ».
Une des mentions de « vert » renvoie a ° §ib qui désigne « herbe-verte », dans la traduction du
moins. Il est évident que la sélection des termes et des motifs figurant dans les index est le fait
d’un choix qui incombe légitimement & I'auteur; mais peut-étre serait-il bon de préciser les cri-
téres de choix, et la distribution des référents par rapport 4 I’ordre des signifiants ou des notions,
dans la langue de traduction ou dans la langue du texte.

On a évoqué au début de ce compte rendu la complémentarité de ces deux ouvrages. Il faut
néanmoins ajouter que s’il est trés souhaitable que des travaux concernant la littérature arabe
s’adressent & un public plus vaste que celui des seuls spécialistes, il ne serait pas sain que la vulga-
risation et la traduction des documents précédent la publication des documents eux-mémes,
surtout quand il s’agit de littérature orale, quelles que soient les contraintes et les servitudes
que cela implique. Si satisfaire a ces exigences scientifiques n’est pas le plus siir chemin vers la
célébrité, c’est du moins la raison d’étre du métier de chercheur.

Arlette RoTH
(C.N.R.S., Paris)

‘Abd Allah AL-RAKIBI, Qadaya ‘arabiyya fi al-$i‘r al-§azd’iri al-mu'asir. Libye-Tunisie,
al-Dar al-‘arabiyya li-I-kitab, 3¢ édition, 1397/1977. 24 X 16 cm., 173 p.

M. “Abd Allah al-Rakibi enseigne la littérature arabe a I’Université d’Alger. Il donne ici le
texte de conférences qu’il a prononcées devant les étudiants de « I’Institut des recherches et des
¢études arabes ». Le but qu’il poursuit est clair. 11 s’attache 3 montrer que depuis longtemps —
et en tout cas depuis le début du siécle — les poétes algériens ont traité de toutes les « questions
arabes ». Ce qui ne saurait étonner puisque « le peuple algérien est partie intégrante de la nation
arabe », une partie de « la patrie arabe qui méne le combat du devenir » (p. 7). La démonstra-
tion est faite par la citation et le commentaire de fragments plus ou moins longs de la poésie
algérienne contemporaine. Parmi les ouvrages de référence indiqués a la fin du livre figurent
huit recueils de poésie et huit périodiques divers, mais jamais 1’auteur n’y renvoie avec précision,
seuls le nom du poéte et le titre du poéme sont indiqués. Dans un cas précis — celui du potte
Muhammad Abii al-Qasim Hammar —, on nous dit étre en présence de deux diwan-s, 'un édité,
I’autre manuscrit, sans que ’on sache quelle est leur importance respective et en quoi ils se diffé-
rencient. D’ailleurs on ne peut s’empécher de remarquer combien les renseignements précis
concernant les poétes sont rares : aucune date, aucun fait. Le lecteur qui n’est pas au courant
de la vie littéraire arabe en Algérie depuis 1930 n’en saura guére plus sur ses artisans, le livre
refermé. Il aura seulement compris que les poétes algériens les plus importants se divisent en
deux groupes : les anciens (Muhammad al-Id, ‘Abd al-Karim al-‘Aqqiin, Ahmad Sahniin,
Mufda Zakariyd — qui a composé aussi pendant la guerre d’indépendance), et les modernes
(Muhammad Abd al-Qasim Hammar et Silih Harfi).

Ce manque de précision est sans doute regrettable mais il n’a rien d’étonnant. Il ne s’agit pas
ici d’une initiation a la poésie algérienne. L’auteur a voulu s’en tenir strictement 4 son propos

BCAI 3 (1986) ‘A. al-Rakibi: Qadaya ‘arabiyya fi al-Si‘r al-gaza'iri al-mu‘asir, recensé par Ch. Vial _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 3

et montrer que la poésie algérienne mérite largement un brevet d’arabisme. 1l suit un plan trés

simple :
1. — L’arabisme et "unité arabe dans la poésie algérienne.
. — La Palestine.
III. — Questions arabes et autres circonstances.
IV. — Caractéristiques techniques.
I. — La résistance a I’assimilation frangaise s’est faite dans I’Algérie de I’époque coloniale

par la défense de I’islam et de la langue arabe. L’association des ulémas d’Algérie, fondée en
1931, en procéde et a voulu immédiatement établir des liens avec 1’Orient arabe. L’administra-
tion frangaise empéche al-'Urwa al-wutqd, la revue éditée par al-Afgani et “Abduh a Paris,
d’entrer sur le territoire algérien, mais ne peut s’opposer a la parution, dans Ia presse de langue
arabe, de poémes venus des capitales orientales ou du mahgar américain, qui font I’éloge de
I’arabisme et de I’islam. Des écrivains algériens comme le cheikh al-Basir al-Ibrahimi et al-Hadi
al-Sanusi insistent sur I'importance que revét pour leur pays [’exemple oriental. Mais, dans le
méme temps, d’autres regrettent que 1’Orient ignore 1I’Algérie (plainte d’un des ulémas, le
cheikh Farhat Ibn al-Darragi dans al-Basa’ir, 1937). Les poétes algériens protestent de leur
arabisme, rappellent les noms de leurs ancétres : ‘Abd Manaf, Bani Ka'b, ... *Ad, Saddad.
« L’arabisme est notre mére supréme », s’écric Muhammad ‘Id ... «de 1’Océan au Golfe ».
Au fur et & mesure que le temps passe, la conviction des poétes se fait plus forte, surtout dans les
années 50 oll, avant et aprés novembre 54, 1’Algérie est consciente que, d’une contrée & ’autre,
la révolution arabe est en marche. Il ne saurait étre question, remarque ’auteur, d’envisager
I’existence d’un Maghreb uni ou africain qui serait séparé de la nation arabe. Si Ahmad Sahniin
a composé un poéme intitulé « Le Maghreb arabe » c’est pour appeler & une « union » face aux
colonialistes; s’il n’a pas vu, au-dela, « I’unité arabe », c’est que, de son temps, ces idées n’étaient
guére en vogue (p. 36-37).

II. — C’est de loin, avec une soixantaine de pages, le chapitre le plus long. Il en ressort d’abord
que les Algériens ont pris conscience trés tot des dangers du sionisme. Dés 1914, le journaliste
algérien “Umar Rasim écrit dans al-Manar du Caire puis dans sa propre revue Di-I-figar, un
article ol il montre que les juifs sont 4 origine de la dissolution des mceurs en Algérie. Et pas
seulement depuis la colonisation francaise. Ne parle-t-on pas du réle pernicieux joué par le
juif Biisnaq auprés du Dey d’Alger Mustafad Pacha Badin qui devait aboutir 4 une révolte de la
population et & la mort de I’éminence grise en 18057 Enfin leur acceptation de la nationalité
frangaise que leur proposait le décret Crémicux (1870) achéve de les discréditer aux yeux des
nationalistes algériens, qui seront tout a fait sur leurs gardes lorsque le sionisme se constitue
(Théodore Herzl et le Congrés de Bale 1897, déclaration de lord Balfour 1918). Les ulémas
demandent aux Algériens d’aider leurs fréres de Palestine comme ils ont aidé précédemment les
Libyens que les Italiens assaillaient. Bien avant que la possibilité d’une partition de la Palestine
soit évoquée, les revues de langue arabe — et notamment al-Basd’ir — s’en prennent au gou-
vernement anglais qu’elles accusent de favoriser les juifs. Et les poétes apportent leur contri-
bution 2 cette campagne. M. R. choisit de présenter leurs réactions dans 1’ordre chronologique

BCAI 3 (1986) ‘A. al-Rakibi: Qadaya ‘arabiyya fi al-Si‘r al-gaza'iri al-mu‘asir, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 29

en trois périodes : avant la catastrophe (al-nakba) — c’est-d-dire la création de I’Etat d’Israél
en 1948; entre cette date et la guerre de six jours — la défaite (al-naksa), 1967 ; depuis cette date.
L’auteur montre que les poétes « anciens » distinguent mal 1’arabisme de I’islamisme dans leur
dialectique alors que I’argumentation unitaire arabe I’emporte chez les « nouveaux ». Il insiste
aussi sur ce qu’il estime étre une caractéristique tout & I’honneur des poétes algériens : le
désarroi ne les a guére affectés, aux heures les plus dures qui ont suivi la nakba puis la naksa,
et ils ont appelé leurs fréres a reprendre la Palestine. La détresse des réfugiés leur inspire de la
compassion mais ils imaginent que chez ces déracinés se trouve la graine de la victoire a venir
(cf. al-Mawtira, « la vengeresse », de Hammar). Le poéte doit utiliser son art comme une arme
et certains sujets lui sont interdits, par exemple les histoires d’amour. Pour montrer 3 quel point
ces idées font ’unanimité dans son pays ’auteur cite la traduction de vers de Malek Haddad
~— qui s’exprime en frangais —, un poéme d’une Algérienne (Mabriika Bii Saha) et des citations
de deux poémes en dialectal (malhiin) de Muhammad Bl Karmis et al-Tahir Rahhab.

III. — Sous ce titre trés général se trouvent évoqués des sujets différents. D’abord les poétes
algériens ont suivi de trés prés ’actualité des pays arabes : ’Egypte (bataille du Canal, révolution
de 1952, agression tripartite de 1956), la Tunisie (Sakiet Sidi Youssef, 1958; Bizerte, 1961), toutes
les indépendances (Libye, Soudan, Maroc, Tunisie). Parmi les « circonstances » qui ont inspiré
les poétes algériens figurent évidemment les morts de personnalités connues (Sawqi, Hafiz pour
P’Egypte, le roi d’Irak Gazi I°%, le poéte tunisien Sadili Haznadar, ’écrivain syrien Sakib Arslan,
le Bey de Tunis Munsif et le roi du Maroc Muhammad V). Mais d’autre part les Algériens se
sentent hommes en méme temps qu’ils se savent arabes. L’Afrique noire, 1’Ethiopie, le Vietnam
sont autant de théitres ou le colonialisme exerce ses ravages. La bombe atomique enfin (I’amé-
ricaine & Hiroshima et la frangaise au Sahara en 1960) annonce de nouveaux dangers pour
I’humanité.

IV. — Ce chapitre est le plus court (21 p.). On peut supposer que M. R. a hésité avant d’ajouter
a son étude ces quelques pages ol il examine sous un angle technique — ou artistique — cette
poésie engagée. D’abord parce que ce n’est pas son sujet. Et aussi parce que, chemin faisant,
il a ét€ amené & montrer la différence qui peut exister entre la relative sérénité d’un Muhammad
al-1d et le lyrisme d’un Mufda Zakariya. Il a eu aussi le loisir, dans les chapitres précédents,
de nous faire toucher du doigt les particularités prosodiques de tel poéme cité. Cependant il a
finalement jugé bon de terminer son livre par quelques indications formelles. Elles se réduisent
a peu de chose d’ailleurs : la constatation que les « anciens » n’avaient aucune idée de ce qu’est
I'unité thématique d’un poéme et que les « modernes », s’ils ont fait des progrés a cet égard,
n’en demeurent pas moins assez timides dans leurs innovations techniques. Ici encore le procédé
est le méme que dans le reste de ’ouvrage : larges extraits de poémes et commentaire. On
découvre ainsi que Muhammad al-Id et méme Mufda Zakariya sont trés traditionnels. Mais
méme Salih Harfi qui est plus jeune et qui, nous dit-on, a fréquenté des milieux littéraires divers,
notamment lorsqu’il se trouvait en Egypte, méme lui ne montre guére de nouveauté dans son
art. La palme de la nouveauté revient & Muhammad Abu al-Qasim Hammair pour un poéme
intitulé « Le poéte courtier ». On y remarque des éléments qui peuvent en effet paraitre comme
susceptibles de rompre une certaine monotonie du rythme poétique : le métre (ragaz) est & peu

BCAI 3 (1986) ‘A. al-Rakibi: Qadaya ‘arabiyya fi al-Si‘r al-gaza'iri al-mu‘asir, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 3

prés régulier mais le nombre de pieds (taf‘ila) est variable; les vers sont disposés en strophes
dont les rimes sont variées; et, surtout, la forme du récit (gasas) assure une certaine vivacité
de ’expression.
Charles ViAL
(Université de Provence)

Arabic literature in North Africa : critical essays and annotated bibliography. Cambridge,
Dar Mahjar, 1982. 26 x 16 cm., 218 p.

Ce livre vaut moins par la qualité des textes qui le composent que par son existence méme,
En effet, la littérature maghrébine de langue arabe est peu connue du public occidental, méme
orientaliste. C’est nettement celle d’expression frangaise qui a sa faveur. Et si on peut citer 'un
ou l’autre ouvrage en allemand, espagnol ou frangais, en revanche les études en anglais sont a
peu prés inexistantes, mises & part des théses inédites et récentes. C’est la raison principale pour
laquelle je recense le présent ouvrage.

Il constitue le deuxiéme tome d’Annales qui paraissent sous le titre général de Mundus Arabicus.
Les articles en anglais comprennent 64 pages et ceux en arabe 44 pages. En revanche la biblio-
graphie en anglais est de 20 pages et celle en arabe de 88 pages. Mais il est significatif de constater
que sur les huit auteurs des contributions, sept sont arabophones et un seul anglophone. Cette
remarque renforce I’argumentation du paragraphe précédent.

Deux articles ont un rapport indirect avec la littérature proprement dite. ‘Ammar Gam'
Talibi tente de cerner la conception de la culture islamique et occidentale chez Malek Bennabi.
Le Nord-Africain est pris entre I’intérét pour la structure de 1’objet chez les Aryens et I’idée
de vérité et de bien chez les Sémites. Une comparaison de contes significatifs fait apparaitre
une différence entre 1’esthétique et la morale, d’ol la nécessité d’une synthése entre les deux
(p. 209-217). Muhammad Silih al-Gabri décrit ’activité des étudiants algériens en Tunisie de
1900 a 1962. En majorité inscrits a la Zitouna, ceux-ci participent a des projets de lutte sociale
et nationale dans le cadre d’associations, de périodiques et de congres (p. 176-208). A travers les
simplifications, parfois anachroniques, de Malek Bennabi, on pergoit la problématique fonda-
mentale de la littérature maghrébine. Les engagements des étudiants algériens posent le cadre
socio-humain de cette méme littérature.

Trois études monographiques présentent respectivement Abdi 1-Qasim al-Sabbi (Tunisien),
Abd al-Karim Gallab et Hanata Banniina (Marocains). Concernant le premier, Monah Khoury
définit son romantisme par rapport au courant néo-classique majoritaire et par rapport aux
essais modernistes des écoles du Mahgar et du Diwan. En tant que théoricien, Sabbi souligne
I’importance de ’imagination qui permet de canaliser ’inspiration pseudo-prophétique pour
traduire une nouvelle attitude envers la nature et envers la femme. En tant que praticien, il fait
passer dans sa poésie aussi bien le subjectivisme que le transcendantalisme (p. 3-17). On remar-
quera que l’auteur ne cite aucune référence postérieure a 1975.

S’agissant de Gallab, Salih Jawad Altoma analyse sa production entre ’engagement journa-
listique et ’art du conteur. Il faut dire que Gallab est un polygraphe abondant (26 ouvrages

BCAI 3 (1986) ‘A. al-Rakibi: Qadaya ‘arabiyya fi al-Si‘r al-gaza'iri al-mu‘asir, recensé par Ch. Vial
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



