20 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

et sublime son génie verbal, « dans la nuit de sa folie, (Magniin) pourrait dire ¢ Layld, 6 ma
raison! > » (p. 80).

Ce cri formera le titre du roman que Miquel construit sur les résultats de son travail de savant,
dernier avatar de l’histoire légendaire de Magniin et de Layla. L’histoire a connu un destin
paradoxal, finissant par signifier non plus Pamour de la femme mais ’amour qui se détourne
d’elle pour aller vers Dieu, non plus la torture de ’absence mais 1’extase de 1’'union mystique.
Dans le roman, c’est un autre probléme qui préoccupe Miquel, une question déja posée dans
son étude (p. 147) : « Comment Majn{in aima-t-il Layld? ... Comment vécut-il cette aventure
en tant que personne? ». Et I’on assiste a la libération de I’imagination romanesque, de la folle
du logis. Miquel, co-auteur de 'ouvrage scientifique, prend son objet d’étude pour héros du
roman, comme sujet d’une action auto-destructrice, mii par une volonté de mort. Cette obsession
suicidaire du personnage et de son créateur qui le suit comme une 4me, comme son double et
comme son narrateur, fascine et angoisse. Un dialogue s’établit entre eux sur ’amour, dont le
lecteur est témoin. Aux précédentes questions du pourquoi et du comment, Miquel répond avec
la liberté totale du romancier et le style du poéte. Il instaure alors, 4 un second degré, un « dis-
cours amoureux » qu’il développe en écho a celui de Barthes, souvent cité dans 1’étude et avec
qui ’accord n’est pas constant.

Et ’on assiste ainsi au prolongement de I’cuvre scientifique devenue source de la création
romanesque, témoignage rare dans I’histoire littéraire.

Nada TOMICHE
(Université de Paris 1)

IBN HazM al-Andalusi, Kitdb al-axldq wa-s-siyar | ou | Riséla fi muddwdt an-nufiis wa
tahdib al-axldq wa-z-zuhd fi r-radd’il. Introduction, édition critique, remarques, par
Eva Riad. Acta Universitatis Upsaliensis, Uppsala, 1980. 17 X 24 cm., 110 p. + 165 p.
de texte arabe.

Cette nouvelle édition de P'ouvrage d’Ibn Hazm, Kitab al-ahldq wal-siyar, est faite avec
minutie, dans le cadre de I’Université d’Uppsala, en Suéde. Elle profite et tient compte de tous
les travaux effectués jusqu’ici sur le sujet. Introduction et apparat critique sont rédigés en frangais,
ce qui ne manque pas de surprendre agréablement, dans une université nordique.

Le premier chapitre établit une bibliographie commentée des éditions et des traductions anté-
rieures. Mme E. Riad, qui en compte treize, n’a pu en consulter que onze. Le deuxiéme chapitre
offre un relevé et la description détaillée des cinq manuscrits qu’elie a pu retrouver et étudier,
d’aprés lesquels elle a édifié son édition : un manuscrit de 1’Azhar, au Caire, deux d’Istanbul et
deux de la Zahiriyya de Damas. Ils portent I’un ou ’autre des deux titres indiqués dans I’intitulé
de la nouvelle édition. La description est faite avec soin, selon les régles de 1’édition des textes.
Elle va plus loin et tente aussi de retrouver ’ordre de succession des diverses legons et variantes,
par un examen des manuscrits, véritable travail de détective que I’on suit avec intérét. D’aprés
I’auteur, Ibn Hazm aurait écrit deux versions, I’'une longue avec des passages autobiographiques,

BCAI 3 (1986) Ibn Hazm: Kitab al-axlaq wa-s-siyar, éd. E. Riad, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

et 'autre courte et moins « personnelle » (p. 25). Il aurait vraisemblablement commencé par
la plus détaillée pour en élaguer ensuite les digressions, regrouper ses idées avec plus de rigueur
et fournir la version courte olt le pronom personnel de la premiére personne aurait compléte-
ment disparu. Allant plus loin encore, I’auteur tente de retrouver des indices qui lui permettraient
de regrouper les manuscrits en fonction des originaux disparus, dictés ou écrits par Ibn Hazm,
Trois manuscrits appartiendraient ainsi au méme groupe, avec des variantes dues 4 des fautes
ou a des corrections de copiste. Les deux autres appartiendraient & deux « matrices » différentes
I’'une de I’autre mais relativement proches, et nettement distinctes de I’original du premier groupe.

L’auteur examine ensuite, mais trop briévement pour un si vaste sujet (p. 34 a 38), la place
du Kitab al-ahlag wal-siyar dans la littérature d’adab et dans la longue tradition des livres de
morale. De méme, 1’exposé des idées morales d’Ibn Hazm parait un peu court, limité 4 «la
présentation des vertus et des vices dans Kitdb al-axldg wa-s-siyar en comparaison avec I’ceuvre
de Miskawayh » (p. 39 a 49). Certes, les notes riches et nombreuses (p. 58 & 101) qui expliquent
le texte éclairent en effet la pensée d’Ibn Hazm, mais de maniére ponctuelle et décousue, outre
le fait qu’elles ne sont pas signalées dans 1’édition arabe par des appels de notes. Il est regrettable
qu’elles n’aient pas donné matiére & un exposé synthétique, qui aurait dégagé la cohérence des
idées et le code moral du penseur andalou, au lieu de cette longue suite d’annotations. Présen-
tation d’autant plus maladroite que ces notes forment un chapitre intitulé « Remarques cri-
tiques », séparé du texte arabe par la bibliographie.

Le texte arabe édité renvoie pour la traduction a celle que j’ai donnée en 1961 (Ibn Hazm.
Epitre morale), avec certaines corrections souvent bien venues mais parfois difficilement com-
préhensibles, peut-€tre a cause de difficultés dans le maniement de la langue frangaise (ainsi,
par exemple, p. 91, note renvoyant a la p. 62 du texte arabe, 1. 15-16). Il offre néanmoins aux
chercheurs un texte précis, établi avec les variantes relevées sur les cinq manuscrits et indiquées
en bas de pages. C’est 1a une contribution appréciable au mouvement d’édition de textes arabes

classiques.

Nada ToMICHE
(Université de Paris III)

Federico CORRIENTE, El cancionero hispano-drabe de Ibn Quzmdn. Madrid Editora Nacional,
1984, 11 x 18 cm., 368 p.

L’ouvrage comprend successivement une introduction (pp. 9-36), la traduction des 149 zagal-s
du Diwan (pp. 39-304), puis les notes (pp. 307-63). L’introduction retrace briévement 1’évolu-
tion du muwaiSah et du zagal, et brosse un tableau précis de la situation politique et sociale
d’al-Andalus aux XI-XII® s. Par contre, les notes auraient gagné a ne pas étre d’un laconisme
aussi spartiate.

L’A., renommé pour ses recherches et travaux linguistiques sur les dialectes andalous (1), s’est
attaqué a la traduction du Diwan d’Ibn Quzman. Celui-ci était connu du monde scientifique

() Grammatical sketch of the Spanish Arabic dialect bundle. Madrid, 1977.

BCAI 3 (1986) Ibn Hazm: Kitab al-axlaq wa-s-siyar, éd. E. Riad, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



