1986 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 19

a I’Héritage médiéval, comme a I’égard des mécanismes de défense culturels qu’une susceptibilité
ombrageuse fait jouer pour convaincre et se convaincre que le patrimoine arabe trouve i coup
stir, dans les recherches scientifiques actuelles, la démonstration éclatante de sa valeur éternelle
et le motif renouvelé de sa restauration.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux IIT)

André MIQUEL et Percy Kemp, Majniin et Layld : l’amour fou. Paris, Sindbad, 1984.
14 x 22,5 cm., 279 p.

André MIQUEL, Layld, ma raison (roman). Paris, Seuil, 1984, 13,5 x 20,5 cm., 155 p.

Publi¢s la méme année et presque le méme mois, ces deux ouvrages s’éclairent I’un par 1’autre,
c’est pourquoi ils sont ici regroupés. Ils sont intéressants a plus d’un titre. D’abord parce que
tout ce que public A. Miquel est le fruit d’'une quéte de chercheur, mais aussi — et peut-8tre
surtout — parce que c’est le fruit d’une réflexion toujours originale ol I’imagination a une
fonction visionnaire et créatrice. Et c’est ce qui peut étre pergu, sur le vif, 3 I’examen de ces deux
ceuvres.

Le livre d’A. Miquel et P. Kemp reprend une partie des cours professés au Collége de France
par le premier des deux auteurs. Mais il dépasse largement ’analyse des textes pour tenter de
répondre aux questions historiques : « pourquoi» P"amour de Magniin pour Layld est-il né?
« Comment » le drame s’est-il articulé et noué?

Pourquoi la société du temps a-t-elle créé ce poéte, « pure invention de I’esprit des hommes » ?
Pour servir a la gloire de la petite tribu des Banii “Amir, peut-étre (p. 16). Partant de 13, les
auteurs se penchent sur I’ceuvre attribuée au poéte fantdme, sur les « témoignages », méme ceux
d’al-Isfahani « qui sait fort bien que ce qu’on raconte des amours de Majnfin et de Layla n’a
aucun fondement historique », et qui pourtant assemble les éléments de la légende. Ceux-ci se
rapportent aux enfances de Magniin et de Layla et aux diverses versions de Ia naissance de leur
amour. Toute I’histoire créée par I'imagination collective est reconstituée dans ses étapes et
répond a la question « comment la Iégende s’est-elle formée? ». La légende s’articule sur les
trois moments traditionnels, que I’on retrouve dans ce genre de récits amoureux, que ce soit
ceux de Gamil et Butayna, de Qays et Lubna, de Tristan et Iseult ou de Roméo et Juliette : « Ia
proclamation d’amour, la séparation et la folie » (p. 22), ou la mort. Le premier moment entraine
implacablement les deux autres. La déclaration d’amour est une atteinte a ’autorité du pére
de Layla, dans le cas de Magniin, ou a ’autorité du roi ou de la famille, ailleurs. Elle entraine
la séparation, le mariage forcé et la mort de I’esprit ou du corps. Ainsi se met en place le processus
de la création poétique qui lie discours et amour. « En naissant, ’amour a produit le discours;
rendu impossible par la séparation, il I’a exacerbé. Devenu absent dans son objet par la mort
de Layla, il efface en méme temps le sujet qui produisait le discours » (p. 26). En fait, il le pro-
longe par I'imaginaire populaire et une longue postérité poétique. Et parce que I’amour nourrit

BCAI 3 (1986) A. Miquel: Layla, ma raison, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 3

et sublime son génie verbal, « dans la nuit de sa folie, (Magniin) pourrait dire ¢ Layld, 6 ma
raison! > » (p. 80).

Ce cri formera le titre du roman que Miquel construit sur les résultats de son travail de savant,
dernier avatar de l’histoire légendaire de Magniin et de Layla. L’histoire a connu un destin
paradoxal, finissant par signifier non plus Pamour de la femme mais ’amour qui se détourne
d’elle pour aller vers Dieu, non plus la torture de ’absence mais 1’extase de 1’'union mystique.
Dans le roman, c’est un autre probléme qui préoccupe Miquel, une question déja posée dans
son étude (p. 147) : « Comment Majn{in aima-t-il Layld? ... Comment vécut-il cette aventure
en tant que personne? ». Et I’on assiste a la libération de I’imagination romanesque, de la folle
du logis. Miquel, co-auteur de 'ouvrage scientifique, prend son objet d’étude pour héros du
roman, comme sujet d’une action auto-destructrice, mii par une volonté de mort. Cette obsession
suicidaire du personnage et de son créateur qui le suit comme une 4me, comme son double et
comme son narrateur, fascine et angoisse. Un dialogue s’établit entre eux sur ’amour, dont le
lecteur est témoin. Aux précédentes questions du pourquoi et du comment, Miquel répond avec
la liberté totale du romancier et le style du poéte. Il instaure alors, 4 un second degré, un « dis-
cours amoureux » qu’il développe en écho a celui de Barthes, souvent cité dans 1’étude et avec
qui ’accord n’est pas constant.

Et ’on assiste ainsi au prolongement de I’cuvre scientifique devenue source de la création
romanesque, témoignage rare dans I’histoire littéraire.

Nada TOMICHE
(Université de Paris 1)

IBN HazM al-Andalusi, Kitdb al-axldq wa-s-siyar | ou | Riséla fi muddwdt an-nufiis wa
tahdib al-axldq wa-z-zuhd fi r-radd’il. Introduction, édition critique, remarques, par
Eva Riad. Acta Universitatis Upsaliensis, Uppsala, 1980. 17 X 24 cm., 110 p. + 165 p.
de texte arabe.

Cette nouvelle édition de P'ouvrage d’Ibn Hazm, Kitab al-ahldq wal-siyar, est faite avec
minutie, dans le cadre de I’Université d’Uppsala, en Suéde. Elle profite et tient compte de tous
les travaux effectués jusqu’ici sur le sujet. Introduction et apparat critique sont rédigés en frangais,
ce qui ne manque pas de surprendre agréablement, dans une université nordique.

Le premier chapitre établit une bibliographie commentée des éditions et des traductions anté-
rieures. Mme E. Riad, qui en compte treize, n’a pu en consulter que onze. Le deuxiéme chapitre
offre un relevé et la description détaillée des cinq manuscrits qu’elie a pu retrouver et étudier,
d’aprés lesquels elle a édifié son édition : un manuscrit de 1’Azhar, au Caire, deux d’Istanbul et
deux de la Zahiriyya de Damas. Ils portent I’un ou ’autre des deux titres indiqués dans I’intitulé
de la nouvelle édition. La description est faite avec soin, selon les régles de 1’édition des textes.
Elle va plus loin et tente aussi de retrouver ’ordre de succession des diverses legons et variantes,
par un examen des manuscrits, véritable travail de détective que I’on suit avec intérét. D’aprés
I’auteur, Ibn Hazm aurait écrit deux versions, I’'une longue avec des passages autobiographiques,

BCAI 3 (1986) A. Miquel: Layla, ma raison, recensé par N. Tomiche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



