
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 25

Aigle Denise (dir.), 
�Les autorités religieuses entre charismes  
et hiérarchies. Approches comparatives.

Turnhout, Brepols, 2011, 303 p. 
ISBN : 978-2503532813

« Les autorités religieuses », les termes sont bien 
choisis pour désigner les personnes qui relèvent d’un 
clergé institutionnalisé ou qui développent une 
autorité personnelle sur leurs disciples, un charisme, 
soit « une relation d’autorité particulière entre le chef 
et ses adeptes ». Les deux polarités structurant cette 
vision des autorités religieuses sont donc charisme et 
hiérarchies (politiques, religieuses…).

Si l’on classe les travaux par religion, ce qui 
n’est pas forcément la seule taxinomie opportune, 
sont étudiés : pour l’islam, qui est au cœur de ce 
travail, l’islam médiéval oriental (D. Aigle) ; les han-
balites bagdadiens au xie siècle (V. Van Renterghem) ; 
l’islam chinois au xxe s. (É. Allès) ; l’islam dans l’Asie 
centrale post-soviétique (H. Fathi) et l’islam politique 
indonésien (R. Madinier). Pour le christianisme, 
il s’agit de milieux « qui ont été en contact avec 
l’islam » (mais, si tel est le critère, d’autres auraient 
pu trouver leur place dans cet ouvrage, des coptes 
aux jacobites) : milieu monastique et hiérarchie au 
Fars au viie s. (Fl. Jullien) ; les Byzantins (V. Déroche) 
et les Maronites (B. Heyberger). Pour les religions 
asiatiques, le contact avec l’islam est évident pour 
l’islam et l’hindouisme en Inde (M. Gaborieau), 
mais pas pour les autres contributions : monde 
hindou (M.-L. Reiniche) ; bouddhisme tibétain 
(A.-M. Blondeau) ; bouddhistes et taoïstes en Chine 
au xve-xxe s. (V. Goossaert) et charisme chamanique 
en Sibérie (R. Hamayon).

Le classement des articles est plus ou moins 
chronologique, ce qui est périlleux, dans la mesure 
où certains couvrant de très larges périodes et 
d’autres non, il y a d’inévitables chevauchements ; 
n’aurait-on pas eu meilleur compte à proposer une 
organisation thématique ? D’autant que l’histoire a 
des statuts divers dans cet ouvrage. La plupart des 
articles se situent dans le passé, soit lors d’un moment 
précis : une crise sécessionniste au Fars au viie siècle 
(Fl. Jullien) ; la rédaction d’un savant hanbalite au 
xie s. (V. Van Renterghem) ; les femmes musulmanes 
dans l’Asie centrale post-soviétique (H. Fathi), ou 
durant plusieurs siècles : Byzance (V. Déroche) ; 
autorités religieuses en Chine (É. Allès). Il y a aussi 
des phénomènes sociaux que l’on ne peut appré-
hender qu’en en explorant les origines, comme les 
Maronites (B. Heyberger) ou l’islam et l’hindouisme 
en Inde (M. Gaborieau). D’autres études portent sur 
la très longue durée comme les autorités religieuses 

en Chine de 1400 à 1911 (V. Goossaert), ou ne 
concernent pas une période en particulier comme 
le monde hindou (M.-L. Reiniche). Il y a aussi des 
études anthropologiques dont le terrain est effectué 
au xxe s., mais pour des sociétés (dé)structurées lors 
d’événements historiques qui remontent aux siècles 
antérieurs : les chamanes de Sibérie (R. Hamayon). 
L’étude sur l’islam indonésien (R. Madinier) nous est 
évidemment tout à fait contemporaine.

« Autorités religieuses. » Finalement, c’est 
peut-être le deuxième terme qui pose le plus de 
problèmes. En effet, et Denise Aigle le dit dès le début 
de l’ouvrage (p. 5, p. 9), il s’agit parfois de « systèmes 
de pensée ». Et de remarquer que « les détenteurs de 
l’autorité religieuse semblent détenir une place cen-
trale dans les sociétés ». Certes, mais, à l’inverse, les 
sociétés le plus souvent hiérarchisées n’ont-elles pas 
fait alors de leurs religions un des acteurs privilégiés 
des hiérarchies sociales ?

On l’a dit, deux polarités structurent ces 
approches : le charisme et les autorités. Du premier 
pôle, Denise Aigle précise (p. 9) qu’il ne faut pas le 
confondre avec « leadership charismatique » qui 
peut se décliner en diverses modalités, alors que le 
charisme est un type particulier de relation entre 
maître et disciples, et elle en retrace la genèse, des 
textes bibliques aux sciences sociales, avec sa défini-
tion par Max Weber, entre autres.

Une question se pose : n’est-il pas ethnocen-
trique de prétendre que le charisme est d’essence 
paulinienne ? Corinthien 12, 8-11 est cité comme 
« l’origine de la notion de charisme ». S’il est pos-
sible de dire que la représentation que Paul se fit 
des « dons dont jouissent [les leaders ?] des jeunes 
communautés » a influencé le christianisme, il est 
tout de même difficile de considérer que les autres 
religions (le clergé du bouddhisme tibétain, par 
exemple) sont redevables à Paul du type de leader-
ship de leurs autorités religieuses. Donner comme 
argument pour étayer cela que les mots « charisme » 
et « eucharistie » proviennent de la même racine 
est tautologique : quel est le terme équivalent à 
« charisme » en tibétain, et ce terme viendrait-il 
d’une racine grecque ? Non, bien sûr. Par ailleurs, 
dans le volume même, l’article de Vincent Déroche, 
« L’autorité religieuse à Byzance, entre charisme et 
hiérarchie », fait la démonstration qu’il existe, dès 
le judaïsme, des figures émergentes, en opposition 
avec la hiérarchie religieuse, que l’on peut qualifier de 
charismatiques. Jésus de Nazareth en est une.

Souvent, la hiérarchie des divers systèmes reli-
gieux est en conflit avec des personnes qui ont une 
profonde influence sur des fidèles avec lesquels ils 
établissent un lien particulier et qui échappent alors 
à la hiérarchie. Mais on repère aussi certains cas où 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Aigle Denise (dir.): Les autorités religieuses entre charismes et hiérarchies. Approches comparatives, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 26

charisme et hiérarchie peuvent « faire bon ménage » 
comme A.-M. Blondeau le montre pour le clergé tibé-
tain en donnant un cadre historico-doctrinal à cette 
notion. Dès la mort de Bouddha, les trois « joyaux 
du bouddhisme furent, outre Bouddha et sa Loi, la 
communauté des moines », où la « hiérarchie [est] 
basée sur l’autorité de la transmission et le charisme 
de ceux qui la détiennent ». Par les lignées spirituelles 
(à l’instar des dalaï-lamas), où les autorités religieuses 
sont, par nature, charismatiques et transforment le 
charisme en tradition transmissible de génération en 
génération, un système est établi qui « désamorce les 
possibilités de conflit entre hiérarchie et charisme ». 
On comprend alors que le charisme n’est pas une 
vertu spécifique à un individu, mais est inclus dans 
la hiérarchie même du système. Et l’on voit là un des 
premiers apports de ce travail collectif : le compara-
tisme à l’œuvre permet de comprendre que le modèle 
où une personnalité exceptionnelle qui ferait concur-
rence à la hiérarchie du clergé n’est pas un universel.

Cette disposition, où les personnalités excep-
tionnelles s’opposent à la hiérarchie institutionnelle, 
se trouve dans le christianisme byzantin qu’analyse 
Vincent Déroche : s’il y a, dès le judaïsme, « le germe 
d’une tension », « toute l’histoire de l’Église est (…) 
tissée de cette tension permanente entre charisme 
et institution (…) cette tension récurrente entre les 
dons personnels et les fonctions hiérarchiques ».

« On peut même se demander si la tendance à 
provoquer la hiérarchie ou à l’ignorer superbement 
n’est pas nécessaire à tout leader monastique qui se 
respecte » (p. 59). On voit donc que monachisme 
et autorité ecclésiale s’opposent, mais s’agit-il de 
charisme ? Il me semble qu’on est en présence ici d’un 
autre phénomène : l’Église a du mal avec les moines 
qui n’entrent pas dans sa hiérarchie, il s’agit donc 
plutôt d’un différend inter-institutionnel (le clergé 
régulier échappant à la hiérarchie dans laquelle 
s’insère mieux le clergé séculier) que du rapport 
conflictuel entre charisme et hiérarchie.

Le sous-titre de l’ouvrage « Approches compara-
tives » dit d’entrée de jeu que le propos n’est pas une 
juxtaposition d’articles sur un thème donné, portant 
sur des aires culturelles différentes. D’autant plus que 
certains des articles sont en soi comparatistes. Ainsi, 
Marc Gaborieau examine « Les autorités religieuses 
de l’islam et de l’hindouisme en Inde ». Ce faisant, il 
pose la question : « la comparaison avec l’hindouisme 
est-elle légitime ? » Et, puisque tellement de choses 
se ressemblent d’une religion à l’autre, il conclut que 
oui, elle est « tout à fait légitime et significative » et 
il examine systématiquement les points communs 
concernant les docteurs de la loi et les renonçants.

Cette volonté est soutenue par Denise Aigle 
qui pense que le comparatisme pourrait permettre 

« d’éviter le piège de l’ethnocentrisme » (p. 241). Elle 
propose donc, en guise de postface, un essai inti-
tulé « Les détenteurs de l’autorité religieuse. Islams, 
christianismes et religions asiatiques. Comparer 
l’incomparable ? ». Les nombreux écueils épistémolo-
giques (approches phénoménologiques n’admettant 
pas l’historicisation des religions ; postures ethnocen-
triques des études des aires culturelles ; insondables 
questions du vocabulaire étranger à notre culture, 
entre transpositions et traductions…) sont énumérés 
dans des « remarques préliminaires (p. 240-251). Il est 
néanmoins difficile d’éviter les écueils dénoncés et 
on lira parfois des formules un peu essentialisantes : 
« Dans le christianisme, en raison du sacerdoce, la 
question de l’autorité religieuse des prêtres est plus 
complexe que dans les autres “clergés” » (p. 252). 
Est-ce à dire que des popes orthodoxes aux prêtres 
catholiques en passant par les pasteurs calvinistes 
ou luthériens, des débuts à nos jours, le sacerdoce 
complexifie la question de l’autorité religieuse ? Et 
que, dans toutes les autres religions confondues, c’est 
plus simple ?

Mais cela est une broutille en regard du travail 
que Denise Aigle réalise en mobilisant une abondante 
bibliographie d’une trentaine de pages donnée en fin 
d’ouvrage. Elle s’attèle en effet à comparer pied à pied 
l’organisation hiérarchique des fonctions religieuses, 
les lieux d’exercice de ces autorités, les fondateurs 
des lignées croyantes, le rôle de la formation et l’art 
de la prédication, les modalités d’acquisition des 
textes sacrés…, ainsi que maints autres sujets, où elle 
compare, pour chacun, les diverses religions.

Cet exercice difficile est mené avec beaucoup de 
sérieux, néanmoins, l’ambition à portée universelle de 
cette postface est probablement trop large et ne peut 
que se heurter aux écueils débusqués par l’auteur. Le 
fondement des autorités religieuses repose, dans les 
religions disposant de textes fondateurs, sur l’acqui-
sition de connaissances textuelles, alors que, pour 
des religions sans ces textes, cette même autorité, 
celle des chamanes, par exemple, est légitimée par 
une relation directe au surnaturel. Pour autant, les 
religions à grands textes ne sont pas dépourvues de 
cette relation directe entre le croyant et la divinité, 
comme c’est le cas dans les mysticismes, et l’exemple 
du soufisme, donné ici, montre que l’on peut être 
chef spirituel d’une voie soufie, avec un sacerdoce 
donné par une pratique ne reposant pas d’abord sur 
l’adhésion au texte sacré. Cela nous montre une des 
limites de la démarche comparatiste : pour comparer, 
il convient d’avoir des éléments discrets nettement 
délimités, et pour lesquels les catégorisations sont 
franches. Or, si l’on peut dire ceci et cela pour une 
religion donnée, comme c’est le cas ici, où l’islam est 
indéniablement une religion à texte sacré, mais où 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Aigle Denise (dir.): Les autorités religieuses entre charismes et hiérarchies. Approches comparatives, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 27

le charisme d’une autorité religieuse peut s’en passer, 
alors, quel élément prendre pour le faire entrer dans 
la mécanique comparatiste ?

Cette remarque critique porte sur le compara-
tisme en général et pas particulièrement sur les tra-
vaux présentés ici ; elle n’empêche qu’il est des vertus 
au comparatisme, et ce livre l’illustre pleinement : ce 
qui semble naturel, voire universel dans les cultures 
que l’on connaît bien, s’avère l’être beaucoup moins 
en étudiant les autres ; cela, on le savait déjà. Une 
autre vertu est que l’on obtient un apport significatif 
lorsque l’on questionne des différences évidentes 
qui s’avèrent l’être moins une fois faite la comparai-
son. Par exemple, malgré l’absence d’un équivalent 
d’ordination en islam, où l’on pourrait penser que, 
contrairement au christianisme, il n’y a pas de franche 
rupture entre une vie civile et une vie de chaykh, des 
rituels d’entrée dans une voie soufie, avec remise du 
manteau initiatique, dénotent une consécration du 
passage du monde séculier à la voie mystique.

Ainsi, non seulement on apprend beaucoup en 
lisant chacun des articles composant cet ouvrage, 
mais, en les lisant tous, on comprend que ce qui fait 
le commun et le différent n’est pas toujours où on les 
attend. De surcroît, la réflexion que nous offre Denise 
Aigle, en début et en fin d’ouvrage, ouvre le champ 
d’une féconde et salutaire réflexion.

Sylvie Denoix 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Aigle Denise (dir.): Les autorités religieuses entre charismes et hiérarchies. Approches comparatives, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

