
	 BCAI 29	 176

V. Arts et archéologie

Parodi Laura (ed.), 
�The Visual World of Muslim India.  
The Art, Culture and Society of the Deccan  
in the Early Modern Era.

Londres-New York, I.B. Tauris, 2014,  
366 p. Ill. coul. 
ISBN : 978-1848857469

Les recherches sur le Deccan en période isla-
mique et, plus particulièrement, celles ayant trait à 
la culture matérielle, connaissent depuis quelques 
années un nouvel élan. Ce renouveau d’intérêt a 
généré depuis 2010 plusieurs publications de grande 
qualité : Silent Splendour: Palaces of the Deccan, 
14th-19th centuries (ed. Helen Philon), Garden and 
Landscape Practices in Pre-Colonial India: Histories 
from the Deccan (ed. Daud Ali et Emma J. Flatt) et, 
plus récemment, Sultans of the South: Arts of India’s 
Deccan Courts, 1323-1687 (ed. Navina N. Haidar et 
Marika Sardar). The Visual World of Muslim India, 
sous la direction de Laura Parodi, en est le dernier 
opus. Fruits de réflexions émanant des rencontres 
organisées entre 2007 et 2008 à Hyderabad, Oxford 
et New York, ces ouvrages, loin d’être redondants, 
offrent une belle palette d’approches du sujet, par-
ticulièrement dense.

Le livre dont il est ici question est divisé en quatre 
parties, rassemblant treize chapitres. Il est préfacé par 
Richard M. Eaton (p. xvii-xix), éminent spécialiste de 
l’histoire de l’Inde pré-moderne, ayant déjà contribué 
à Sultans of the South: Arts of India’s Deccan Courts. 
Commentant cette division du volume, L. Parodi 
explique dans son introduction (p. xxi-xxix) qu’elle 
marque une progression du tout vers la fraction : la 
ville, ses quartiers, l’édifice puis l’objet. En effet, la pre-
mière partie, « Shaping Factors in Urban Landscapes: 
Symbols, Rituals, and Practical Concerns » (p. 3-75), 
regroupe les contributions consacrées à la confi-
guration de l’espace urbain et à la distribution des 
bâtiments en son sein. La deuxième partie, « Visual 
Testimonies: Identities and Beliefs in the Mirror of 
Art and Architecture » (p. 79-175), rassemble trois 
articles recourant à l’analyse iconographique, ainsi 
qu’un quatrième proposant une réinterprétation de 
la Grande mosquée de Gulbarga dans la province 
de Maharashtra. La troisième section, « Dynamics 
of Court Art: Policy, Diplomacy, and the Visual » 
(p. 179-264), a trait à la peinture et aux artistes de 
cour. La dernière, « Beyond the Court’s Boundaries: 
Market Goods, Folk Tales, and Popular Devotion » 
(p. 267-336), est plus hétérogène, tant du point de 
vue des problématiques soulevées que du matériel 
étudié : métaux, manuscrits et sanctuaires. Toutefois, 
dans chacune, on retrouve un même questionnement 

sur la circulation des objets et des motifs au sein du 
Deccan et les liens de ses sultanats avec les mondes 
voisins. L’ouvrage est largement illustré par des pho-
tographies inédites, de nombreux plans de villes et 
de monuments, d’un grand intérêt pour le lecteur.

Dans un premier article, « The Circular Cities 
of the Deccan » (p. 3-30), Marika Sardar étudie 
les villes de plan circulaire, démontrant que cette 
configuration urbaine puise ses sources, d’une part, 
dans le Deccan même, plus particulièrement sous la 
dynastie des Kakatiyas (1083-1323) et, d’autre part, 
dans le Proche-Orient islamique où ce plan est connu 
depuis des temps anciens. Dans un second chapitre, 
« Golconda’s Mosques and Tombs: Distribution, 
Chronology and Meaning » (p. 31-52), Robert Alan 
Simpkins se consacre à l’étude de Golconde, capitale 
des Qutb Shâhîs (1512-1687). Il établit une typologie 
exhaustive des monuments religieux, les localisant 
sur un territoire plus étendu que celui délimité par 
le périmètre touristique actuel et en propose une 
chronologie convaincante. Concluant cette première 
partie, Pushkar Sohoni présente dans « Medieval 
Chaul under the Nizam Shahs: An Archaeological 
and Historical Investigation » (p. 53-75) une analyse 
de la ville de Chaul, à la lumière des sources textuelles 
et des quelques données archéologiques dont nous 
disposons. Cette ville portuaire et, saisonnièrement, 
militaire, unique communication avec l’océan Indien, 
a revêtu en effet une importance considérable sous 
les Nizâm Shâhîs (1491-1633).

« Migrations and Cultural Transmissions in the 
Deccan » de George Michell (p. 79-95) annonce une 
des principales problématiques mises en avant dans 
la deuxième partie du livre : la transmission. G.M. 
s’intéresse aux communautés musulmanes présentes 
dans la capitale de l’empire hindou de Vijayanagara. 
Appartenant à toutes les catégories sociales, elles sont 
aussi formées de visiteurs étrangers, marchands ou 
ambassadeurs, dont on trouve les figures dans l’ico-
nographie sculptée des édifices. Dans l’article suivant, 
« The ‘Great Mosque’ at Gulbarga Reinterpreted as 
the Hazar Sutun of Firuz Shah Bahmani (r. 1397-
1422) » (p. 97-122), Helen Philon revient sur l’héritage 
du sultanat de Delhi, celui de la dynastie des Tughluq, 
dans les espaces cérémoniels. Elle remet en question 
la fonction habituellement octroyée à la « Grande 
mosquée » du fort de Gulbarga, proposant d’y voir la 
salle d’apparat dans laquelle trônait le souverain. Puis 
Klaus Rötzer poursuit son investigation sur les armes 
à feu, un sujet auquel il avait déjà dédié un article 
en 2012, en s’interrogeant cette fois sur leur orne-
mentation et sa symbolique (p. 123-142). Les petits 
canons fabriqués dans le Deccan avant 1687, techno-
logiquement assez médiocres comparés aux modèles 
européens contemporains, revêtiraient une fonction 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Parodi Laura (ed.): The Visual World of Muslim India.The Art, Culture and Society of the Deccan in the Early Modern Era., recensé par Éloïse Brac de la
Perrière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 177

V. Arts et archéologie

apotropaïque comme le laissent penser les inscrip-
tions et les décors dont ils sont ornés. C’est également 
une lecture du décor qu’offre « The fighting on the 
Wall: Animal Symbolism of the Deccan in a Eurasian 
Perspective » de Gij Kruijtzer (p. 143-175) : les scènes 
figurant sur les murailles et les portes de différentes 
forteresses du Deccan qui montrent des animaux 
combattant sont des allégories qui reposent sur une 
symbolique ancienne et complexe.

L’avant-dernière partie de l’ouvrage, dédiée aux 
manuscrits, à leurs illustrations et aux artistes qui 
en sont à l’origine, débute par l’étude du plus ancien 
recueil deccani en langue ourdoue, « Variations on a 
Persian Theme : The Dīwān of Muhammad-Quli Qutb 
Shah and the Birth of the Illustrated Urdu Dīwān » 
de Laura Weinsten (p. 179-204). Le manuscrit, sans 
doute autographe, renferme un texte qui repose 
tout à la fois sur les règles de la métrique persane et 
d’autres procédés issus de la poétique indienne, tout 
comme les peintures s’inspirent des conventions héri-
tées des ateliers de Chirâz et d’apports proprement 
indiens. Dans l’article suivant, « A Dutch Artist in 
Bijapur » (p. 205-232), les auteures, Deborah Hutton 
et Rebecca Tucker, s’intéressent à la carrière d’un 
peintre mineur, hollandais, Cornelius Claesz Heda, 
à la cour d’Ibrahim Shâh (1580-1627). Aucune de 
ses œuvres n’ayant survécu, les auteures retracent 
son parcours, depuis son départ de Haarlem aux 
alentours de 1600 jusqu’à sa mort en Inde en 1622, à 
partir d’un faisceau d’indices figurant dans différents 
textes, dont la correspondance du peintre. Cette 
histoire peu commune est l’occasion de brosser un 
très intéressant portrait de la vie artistique à la cour 
d’Ibrahim Shâh et de s’interroger sur l’influence du 
maniérisme européen dans les œuvres du Deccan. 
L’article de Keelan Overton, « Vida de Jacques de 
Coutre. A Flemish Account of Bijapuri Visual Culture 
in the Shadow of Mughal Felicity » (p. 233-264), 
repose, quant à lui, sur le récit de voyage de Jacques 
de Coutre (c. 1575-1640), originellement rédigé en 
portugais. Une lecture attentive de ce texte, pour la 
première fois utilisé en histoire de l’art, s’avère une 
mine d’informations sur la vie à la cour de Bijapur 
et, de manière plus précise, sur des sujets tels que 
les modes vestimentaires, les bijoux, les lieux de 
distractions, le cérémoniel de cour et, enfin, les liens 
entretenus avec l’empire moghol.

La dernière section de Visual World of Muslim 
India s’ouvre sur « Bidri Ware and the New Mughal 
Order » (p. 267-294), une étude des objets en bidri 
par Laura Parodi. Il subsiste un grand nombre de 
spécimens fabriqués dans cet alliage à base de zinc 
incrusté de laiton, d’argent ou d’or. La technique, 
dont l’invention est habituellement attribuée à 
la ville de Bidar, aurait en réalité des origines plus 

floues. L.P. se propose de réexaminer la chronologie 
de son corpus afin d’en reconsidérer la genèse. Dans 
le chapitre qui suit (p. 295-318), Navina Najat Haidar 
s’intéresse aux manuscrits de Gulshan-i ‘Ishq de Mulla 
Nusrati, un texte soufi composé en 1657 à la cour de 
Ali Adil Shah II de Bijapur qui connut un grand succès, 
comme en attestent les nombreuses copies existantes. 
Parmi celles-ci, N.H. s’attache plus particulièrement à 
l’analyse d’un exemplaire doté de peintures, daté de 
1155-1156 H./1742-1743, à présent conservé à Phila-
delphie. L’œuvre est pourvue de 97 belles illustrations, 
elle porte les noms du copiste et de la commanditaire 
et témoigne des pratiques d’atelier et de l’influence 
de la conquête moghole dans les arts du Deccan.

Le volume s’achève sur un article du regretté 
Omar Khalidi, qui accompagne le lecteur à l’orée 
de la période moderne vers des problématiques 
plus contemporaines. « Sacred Spaces and Objects 
of Popular Deccani Muslim Devotional Practices » 
(p. 319-336) inscrit ainsi définitivement cet ouvrage 
dans une dynamique cohérente et originale.

Éloïse Brac de la Perrière 
Université Paris-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Parodi Laura (ed.): The Visual World of Muslim India.The Art, Culture and Society of the Deccan in the Early Modern Era., recensé par Éloïse Brac de la
Perrière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

