| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

PARODI Laura (ed.),

The Visual World of Muslim India.

The Art, Culture and Society of the Deccan
in the Early Modern Era.

Londres-New York, |.B. Tauris, 2014,
366 p. lll. coul.
ISBN: 978-1848857469

Les recherches sur le Deccan en période isla-
mique et, plus particulierement, celles ayant trait a
la culture matérielle, connaissent depuis quelques
années un nouvel élan. Ce renouveau d’intérét a
généré depuis 2010 plusieurs publications de grande
qualité: Silent Splendour: Palaces of the Deccan,
14th-19th centuries (ed. Helen Philon), Garden and
Landscape Practices in Pre-Colonial India: Histories
from the Deccan (ed. Daud Ali et Emma ). Flatt) et,
plus récemment, Sultans of the South: Arts of India’s
Deccan Courts, 1323-1687 (ed. Navina N. Haidar et
Marika Sardar). The Visual World of Muslim India,
sous la direction de Laura Parodi, en est le dernier
opus. Fruits de réflexions émanant des rencontres
organisées entre 2007 et 2008 a Hyderabad, Oxford
et New York, ces ouvrages, loin détre redondants,
offrent une belle palette d'approches du sujet, par-
ticulierement dense.

Le livre dont il est ici question est divisé en quatre
parties, rassemblant treize chapitres. Il est préfacé par
Richard M. Eaton (p. xvii-xix), éminent spécialiste de
I'histoire de I'lnde pré-moderne, ayant déja contribué
a Sultans of the South: Arts of India’s Deccan Courts.
Commentant cette division du volume, L. Parodi
explique dans son introduction (p. xxI1-xxIx) qu'elle
marque une progression du tout vers la fraction: la
ville, ses quartiers, I'édifice puis l'objet. En effet, la pre-
miére partie, « Shaping Factors in Urban Landscapes:
Symbols, Rituals, and Practical Concerns » (p. 3-75),
regroupe les contributions consacrées a la confi-
guration de l'espace urbain et a la distribution des
batiments en son sein. La deuxiéme partie, « Visual
Testimonies: Identities and Beliefs in the Mirror of
Art and Architecture » (p. 79-175), rassemble trois
articles recourant a l'analyse iconographique, ainsi
qu’un quatrieme proposant une réinterprétation de
la Grande mosquée de Gulbarga dans la province
de Maharashtra. La troisieme section, « Dynamics
of Court Art: Policy, Diplomacy, and the Visual »
(p. 179-264), a trait a la peinture et aux artistes de
cour. La derniére, « Beyond the Court’s Boundaries:
Market Goods, Folk Tales, and Popular Devotion »
(p. 267-336), est plus hétérogene, tant du point de
vue des problématiques soulevées que du matériel
étudié: métaux, manuscrits et sanctuaires. Toutefois,

dans chacune, on retrouve un méme questionnement
|

sur la circulation des objets et des motifs au sein du
Deccan et les liens de ses sultanats avec les mondes
voisins. Louvrage est largement illustré par des pho-
tographies inédites, de nombreux plans de villes et
de monuments, d’'un grand intérét pour le lecteur.

Dans un premier article, « The Circular Cities
of the Deccan » (p. 3-30), Marika Sardar étudie
les villes de plan circulaire, démontrant que cette
configuration urbaine puise ses sources, d’'une part,
dans le Deccan méme, plus particulierement sous la
dynastie des Kakatiyas (1083-1323) et, d’autre part,
dans le Proche-Orient islamique ou ce plan est connu
depuis des temps anciens. Dans un second chapitre,
« Golconda’s Mosques and Tombs: Distribution,
Chronology and Meaning » (p. 31-52), Robert Alan
Simpkins se consacre a I'étude de Golconde, capitale
des Qutb Shahis (1512-1687). Il établit une typologie
exhaustive des monuments religieux, les localisant
sur un territoire plus étendu que celui délimité par
le périmetre touristique actuel et en propose une
chronologie convaincante. Concluant cette premiere
partie, Pushkar Sohoni présente dans « Medieval
Chaul under the Nizam Shahs: An Archaeological
and Historical Investigation » (p. 53-75) une analyse
delaville de Chaul, a lalumiere des sources textuelles
et des quelques données archéologiques dont nous
disposons. Cette ville portuaire et, saisonnierement,
militaire, unique communication avec I'océan Indien,
a revétu en effet une importance considérable sous
les Nizdm Shahis (1491-1633).

«M:igrations and Cultural Transmissions in the
Deccan » de George Michell (p. 79-95) annonce une
des principales problématiques mises en avant dans
la deuxieme partie du livre: la transmission. G.M.
s'intéresse aux communautés musulmanes présentes
dans la capitale de 'empire hindou de Vijayanagara.
Appartenant a toutes les catégories sociales, elles sont
aussi formées de visiteurs étrangers, marchands ou
ambassadeurs, dont on trouve les figures dans I'ico-
nographie sculptée des édifices. Dans l'article suivant,
« The ‘Great Mosque’ at Gulbarga Reinterpreted as
the Hazar Sutun of Firuz Shah Bahmani (r. 1397-
1422) » (p. 97-122), Helen Philon revient sur I'héritage
du sultanat de Delhi, celui de la dynastie des Tughlug,
dans les espaces cérémoniels. Elle remet en question
la fonction habituellement octroyée a la « Grande
mosquée » du fort de Gulbarga, proposant d’y voir la
salle d'apparat dans laquelle tronait le souverain. Puis
Klaus Rotzer poursuit son investigation sur les armes
a feu, un sujet auquel il avait déja dédié un article
en 2012, en s'interrogeant cette fois sur leur orne-
mentation et sa symbolique (p. 123-142). Les petits
canons fabriqués dans le Deccan avant 1687, techno-
logiquement assez médiocres comparés aux modéles

européens contemporains, revétiraient une fonction
|

Perriere

© IFAO 2026

BCAI 29

BCAl en ligne

176

BCAI 29 (2014) Parodi Laura (ed.): The Visual World of Muslim India.The Art, Culture and Society of the Deccan in the Early Modern Era., recensé par Eloise Brac de la

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

apotropaique comme le laissent penser les inscrip-
tions et les décors dont ils sont ornés. C'est également
une lecture du décor qu'offre « The fighting on the
Wall: Animal Symbolism of the Deccan in a Eurasian
Perspective » de Gij Kruijtzer (p. 143-175): les scénes
figurant sur les murailles et les portes de différentes
forteresses du Deccan qui montrent des animaux
combattant sont des allégories qui reposent sur une
symbolique ancienne et complexe.

Lavant-derniére partie de l'ouvrage, dédiée aux
manuscrits, a leurs illustrations et aux artistes qui
en sont a l'origine, débute par I'étude du plus ancien
recueil deccani en langue ourdoue, « Variations on a
Persian Theme: The Diwan of Muhammad-Quli Qutb
Shah and the Birth of the Illustrated Urdu Diwan »
de Laura Weinsten (p. 179-204). Le manuscrit, sans
doute autographe, renferme un texte qui repose
tout a la fois sur les régles de la métrique persane et
d’autres procédés issus de la poétique indienne, tout
comme les peintures s'inspirent des conventions héri-
tées des ateliers de Chiraz et d'apports proprement
indiens. Dans l'article suivant, « A Dutch Artist in
Bijapur » (p. 205-232), les auteures, Deborah Hutton
et Rebecca Tucker, s'intéressent a la carriére d'un
peintre mineur, hollandais, Cornelius Claesz Heda,
a la cour d’lbrahim Shah (1580-1627). Aucune de
ses ceuvres n‘ayant survécu, les auteures retracent
son parcours, depuis son départ de Haarlem aux
alentours de 1600 jusqu’a sa mort en Inde en 1622, a
partir d’'un faisceau d'indices figurant dans différents
textes, dont la correspondance du peintre. Cette
histoire peu commune est l'occasion de brosser un
trés intéressant portrait de la vie artistique a la cour
d’Ibrahim Shah et de s’interroger sur l'influence du
maniérisme européen dans les ceuvres du Deccan.
Larticle de Keelan Overton, « Vida de Jacques de
Coutre. A Flemish Account of Bijapuri Visual Culture
in the Shadow of Mughal Felicity » (p. 233-264),
repose, quant a lui, sur le récit de voyage de Jacques
de Coutre (c. 1575-1640), originellement rédigé en
portugais. Une lecture attentive de ce texte, pour la
premiere fois utilisé en histoire de l'art, savere une
mine d’'informations sur la vie a la cour de Bijapur
et, de maniére plus précise, sur des sujets tels que
les modes vestimentaires, les bijoux, les lieux de
distractions, le cérémoniel de cour et, enfin, les liens
entretenus avec I'empire moghol.

La derniére section de Visual World of Muslim
India s'ouvre sur «Bidri Ware and the New Mughal
Order » (p. 267-294), une étude des objets en bidri
par Laura Parodi. Il subsiste un grand nombre de
spécimens fabriqués dans cet alliage a base de zinc
incrusté de laiton, d'argent ou d'or. La technique,
dont l'invention est habituellement attribuée a

la ville de Bidar, aurait en réalité des origines plus
|

floues. L.P. se propose de réexaminer la chronologie
de son corpus afin d’en reconsidérer la genese. Dans
le chapitre qui suit (p. 295-318), Navina Najat Haidar
s'intéresse aux manuscrits de Gulshan-i ‘Ishq de Mulla
Nusrati, un texte soufi composé en 1657 a la cour de
Ali Adil Shah Il de Bijapur qui connut un grand succes,
comme en attestent les nombreuses copies existantes.
Parmi celles-ci, N.H. s’attache plus particulierement a
I'analyse d'un exemplaire doté de peintures, daté de
1155-1156 H./1742-1743, a présent conservé a Phila-
delphie. Lceuvre est pourvue de 97 bellesillustrations,
elle porte les noms du copiste et de la commanditaire
et témoigne des pratiques d'atelier et de I'influence
de la conquéte moghole dans les arts du Deccan.

Le volume s'achéve sur un article du regretté
Omar Khalidi, qui accompagne le lecteur a l'orée
de la période moderne vers des problématiques
plus contemporaines. « Sacred Spaces and Objects
of Popular Deccani Muslim Devotional Practices »
(p- 319-336) inscrit ainsi définitivement cet ouvrage
dans une dynamique cohérente et originale.

Eloise Brac de la Perriére
Université Paris-Sorbonne

BCAI 29 (2014) Parodi Laura (ed.): The Visual World of Muslim India.The Art, Culture and Society of the Deccan in the Early Modern Era., recensé par Eloise Brac de la

Perriere

© IFAO 2026

BCAI 29

BCAl en ligne

177

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

