| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

LouHIcHI Adnan,
Céramique Islamique de Tunisie.
Ecole de Kairouan, Ecole de Tunis.

Tunis, Editions de 'Agence de mise en valeur
du Patrimoine

et de Promotion culturelle, 2010, 238 p.,

46 fig., 200 ill.

ISBN: 978-9973954473

Le livre de A. Louhichi, Céramique islamique de
Tunisie, Ecole de Kairouan, Ecole de Tunis, est une pre-
miére synthése sur le sujet. Cette qualité lui dévolue
un mérite inestimable, mais elle n'est pas unique. Le
choix d’'une publication totalement en couleur est
une deuxieme qualité, appréciée par les amateurs
et, bien plus encore, par les spécialistes. Je vois une
troisieme qualité a cet ouvrage dans le classement
chronologique adopté par l'auteur a l'intérieur de
chaque corpus. Enfin, le choix d'une grande majorité
de pieces et de tessons archéologiques associée aux
pieces muséales est une idée — heureusement de plus
en plus partagée — qui lui vaut bien l'attribution d’'une
quatriéeme qualité.

Par contre, dans cette étude, il n'est aucunement
question de typologie car I'histoire des formes (en
grande majorité des formes ouvertes - plats, coupes,
jattes -), si elle est écrite, n'est pas démontrée, a part
quelques exceptions. La plupart des pieces sont
représentées en vue de dessus, ce qui permet d'en
saisir tout le décor intérieur, ce que l'auteur privilégie,
mais les profils sont ignorés ou, du moins, sont loin
d'étre livrés de maniére systématique (dessin).

Apres une bréve introduction ou l'auteur reven-
dique une place a la Tunisie « au carrefour reliant les
bassins oriental et occidental de la Méditerranée »
dans le monde islamique trop souvent limité au
Proche-Orient, un premier chapitre est consacré
aux « techniques de fabrication de la céramique de
I'lfrigiya ». Il est primordial, en effet, de témoigner
par le biais de l'archéologie et (par défaut) de l'eth-
nologie, du processus de fabrication de la céramique
a partir de l'extraction de l'argile. Les centres potiers
de Nabeul et du village de Gallala a Djerba servent
de références. Largile extraite de la carriere proche
des ateliers — voire méme en sous-sol de l'atelier du
potier — est mise a sécher quelques jours puis concas-
sée, délayée dans un bassin rempli d'eau, puis pétrie
et malaxée. Elle restera a I'ombre jusqu'a plusieurs
mois avant son faconnage.

Les fouilles de Mahdia sont les seules a illustrer
cette phase par le bassin de «délayage » circu-
laire qui y fut découvert et daté du xie€ siécle, de
méme que son four a barres. Lauteur constate peu

de changements entre les techniques de cuisson
|

de la céramique traditionnelle d'aujourd’huia Nabeul,
Djerba ou Mokine et celles en vigueur depuis la haute
Antiquité. Quant aux structures de cuisson, trois
attestations archéologiques fournissent les preuves
de I'usage de deux types de fours au Moyen Age en
Tunisie: le four a barres d'enfournement (fouilles de
Mahdia et de Sabra al-Mansouriya (") et le four a
arceaux du ix¢ siecle (fouilles de Borgine).

Le cceur de l'ouvrage est divisé en trois par-
ties: I« Ecole de Kairouan », I'« Ecole de Tunis: la
céramique hafside » et I'« Ecole de Tunis: ateliers
de Qallaline ». Cette division dans la production
céramique de Tunis tient a la chronologie. La période
hafside s'étend du x11® au xvI¢ et compte la création
d’'une grande variété de types. Les ateliers de Qallaline
fonctionnent entre 1600 et 1900 et leur production
est également loin d'étre homogene. Cependant, plus
récente, elle parait plus concretement identifiable
et son lieu de production est repérable, encore
aujourd’hui, prés du faubourg nord de Tunis, a l'est,
dans un quartier du méme nom.

Sous Kairouan, 'auteur regroupe les produc-
tions en provenance de Raqqada a décor vert et brun,
géomeétrique, épigraphique et zoomorphe avec celles
de Sabra al-Mansouriya, de Kairouan, de Carthage et
de Djerba. Le jaune a base d'oxyde de fer «Jaune de
Raggada » estemployé au cours de la seconde moitié
du 1x¢siecle pour le fond des plats et le vert et brun
pour les motifs et s'impose, d'apres I'auteur, comme
caractéristique principale de I'école kairouanaise.
Dans l'inscription emblématique al-mulk (le Regne,
trad. auteur p.59) et ses variantes al-mulku I-illah
(le regne est a Dieu, trad. auteur p. 59) et al-malik
(le Possesseur, trad. auteur p.59; le Régnant, trad.
auteur p. 63) peintes en coufique sur la céramique
de Raqggada, il faut voir, selon l'auteur, la force propa-
gandiste des Fatimides en faveur de l'autorité chi’ite
plutot que d’y identifier une volonté des souverains
aghlabides comme c'était jusqu'ici le cas.

Pour A. Louhichi, «le groupe exceptionnel
a décor humain de Mansouriya doit étre attribué au
régne fatimide dans cette ville (947-972) ». Les céra-
miques islamiques recueillies a Carthage proviennent,
pour une bonne part, de l'établissement de la tribu
des Bania Ziyad sur les ruines antiques, au lieu dit

(1) lls'agit des fours de potier dégagés a Sabra al-Mansriya entre
1950 et 1974 et re-dégagés en 2004 et 2005 par la mission archéo-
logique franco-tunisienne dirigée par P. Cressier et M. Rammah.
La publication de J.Thiriot, « Les structures de cuisson de l'ate-
lier de potiers du « palais » de Sabra al-Mansouriya (Kairouan,
Tunisie) » in Zozaya (J.) et al,, VIl Congreés International sur la
céramique médiévale en Méditerranée, Ciudad Real, Almagro,
Espagne (2006), parue en 2009, p. 685-695, est ignorée par l'auteur,
peut-étre a cause de sa parution tardive par rapport a celle du
présent ouvrage.

BCAI 29 174

BCAI 29 (2014) Louhichi Adnan: Céramique Islamique de Tunisie. Ecole de Kairouan, Ecole de Tunis., recensé par Claire Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

«La Muallaga » (1075-1160). Lauteur les rattache
au modele kairouanais: un groupe a décor vert et
brun sur fond jaune ou sur fond blanc au répertoire
animalier (de Sabra al-Mansouriya) tres graphique et
un autre a décor brun sur fond verdatre ou creme a
dominante géométrique.

Avec le corpus de Djerba, constitué de 29 des
plats (dont on ne voit jamais le profil) ornant les
volites et coupoles de cing mosquées ibadites de I'ile
de Djerba, se pose la question de son origine; son
chromatisme vert, brun et jaune (miel), est, d'apres
l'auteur, « une survivance étonnante de celui de
la vieille école de Kairouan ». C'est un florilege de
rosaces a composition majoritairement quadripar-
tite. Si la tradition céramique de l'ile a travers le
village de potiers, Gallala, qui veut dire « Potiers »,
est fortement attestée jusqu'en 1942 ), la datation
de son origine et de celle des baccini reste difficile
a établir, d'autant plus qu'aucune des mosquées ne
possede d’inscription de fondation. A. Louhichi, a
l'aide de paralléles, propose cependant trois dates:
de la fin du xi®-x11¢siecle pour les céramiques des
mosquées Fadhloun et al-Mighzal, fin xi1v¢ pour
celles des mosquées des Tiguirgar et al-Rihiyya et fin
x1ve-xve pour celles de la mosquée Sellaouti. Cette
publication a le mérite de montrer une production
inédite, inhabituelle sur la rive méridionale de la
Méditerranée. Dans leur monographie « Les potiers
de Djerba », J.-L. Combes et A. Louis ne l'avaient
méme pas évoquée.

Lapogée du royaume hafside en 1270 est un
climat favorable pour conforter les innovations
dans le domaine de I'art céramique; le décor bleu de
cobalt sur glagure blanche utilisé en Mésopotamie au
IX® siecle a Samarra et Suse s'impose alors en Ifrigiya
au milieu du x11€ et au x111€ a Tunis avec le décor bleu
et vert ou bleu et brun sur glagure blanche. Les exem-
plaires retenus ici viennent des fouilles de Carthage
ou des fouilles de la Qasbah de Tunis et portent en
majorité des motifs géométriques, floraux rayon-
nants ou compartimentés et quelquefois animaliers.
Cependant, il existe une grande différence de finesse
d’exécution dans le dessin d’une piece a l'autre (121
et 140).

Les productions des ateliers de Qallaline, qui ont
fonctionné jusqu’a la fin du xix¢ siecle, offrent une
grande variété de style. Elles recouvrent aussi bien
un style rudimentaire et naif qu'un tout autre trés

(2) «Guellala connaitra son activité optimale en 1942, avec
342 ateliers, faisant travailler 775 personnes [d’apres H.Sethom,
Lartisanat de la poterie en Tunisie, p. 531]. Aujourd’hui [1967],
elle n'en compte plus que 157, occupant un peu plus de 400
personnes », J.-L. Combes, A. Louis, Les potiers de Djerba, Tunis,

1967, p.25.
|

sophistiqué, utilisant des nouveaux codes décoratifs,
que ce soit pour la céramique de forme (40 ex.) ou
la céramique murale (15 ex.). Ce style sophistiqué
fait appel au vocabulaire décoratif d’lznik, essentiel-
lement floral et, dans les carreaux de revétement, a
son organisation symétrique en bouquets jaillissant
d’'un vase ou d’une vasque. La céramique de forme
est a décor brun, jaune et vert sur fond blanc, tandis
que la céramique murale utilise, en plus, le bleu. On
adhere difficilement au rapprochement proposé par
l'auteur entre la « Bassine au guépard enchainé » de
Qallaline (152) datée du xix® siecle et le plat dit «a
la panthere enchainée » provenant d’Iznik et daté du
xvii® siécle tant les styles de ces deux plats différent ).
Par contre, I'on admet avec lui I'influence prépondé-
rante de ce répertoire turc dans le choix des motifs
floraux ornant l'intérieur des coupes 150 et 151, la
Bassine, majna 153, le dessus-de-plat 186, fabriqués
a Qallaline et surtout dans ceux de ses carreaux de
mosaiques.

Pour conclure, on rappellera combien cette
synthése est bienvenue et va rester une référence
malgré nos quelques remarques signalées au passage
et des deux suivantes.

Outre les fouilles de Tunis, Carthage, Kairouan
et Sousse et des villes palatiales de Ragqada, Sabra
al-Mansuriya, Mahdia, celles d’Ammaedara, de Mac-
taris, de Thysdrus, de Qasr al-Qaim, de Dougga, de
Bulla Regia, moins connues, ont également fourni les
exemples étudiés. Il aurait été utile de donner une
carte situant tous ces lieux. Voila pour la premiere
remarque; la seconde qui suit est plus essentielle.

La production céramique d'un lieu précis ne
peut étre systématiquement désignée comme le
résultat d’'une école. Il s'agit tout au plus d’atelier ou
de plusieurs ateliers, avec des courants artistiques
fluctuants, résultats de savoir-faire, de recettes et de
modes transmissibles. Si certains traits spécifiques
émergenta un endroit plus qu'a un autre et a une cer-
taine période plus qu'a une autre, l'ouvrage démontre
une grande part d'osmose entre les différents ateliers
de cette région de I'lfrigiya, ce qui va a l'encontre du
concept décoles.

Claire Hardy-Guilbert
CNRS - Paris

(3) La composition, les motifs floraux, le traitement intérieur
des motifs et le style du félin lui-méme des deux objets n'ont
aucun point commun.

BCAI 29 175
BCAI 29 (2014) Louhichi Adnan: Céramique Islamique de Tunisie. Ecole de Kairouan, Ecole de Tunis., recensé par Claire Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

