
	 BCAI 29	 174

V. Arts et archéologie

Louhichi Adnan, 
�Céramique Islamique de Tunisie.  
École de Kairouan, École de Tunis.

Tunis, Éditions de l’Agence de mise en valeur 
du Patrimoine 
et de Promotion culturelle, 2010, 238 p., 
46 fig., 200 ill. 
ISBN : 978-9973954473

Le livre de A. Louhichi, Céramique islamique de 
Tunisie, École de Kairouan, École de Tunis, est une pre-
mière synthèse sur le sujet. Cette qualité lui dévolue 
un mérite inestimable, mais elle n’est  pas unique. Le 
choix d’une publication totalement en couleur est 
une deuxième qualité, appréciée par les amateurs 
et, bien plus encore, par les spécialistes. Je vois une 
troisième qualité à cet ouvrage dans le classement 
chronologique adopté par l’auteur à l’intérieur de 
chaque corpus. Enfin, le choix d’une grande majorité 
de pièces et de tessons archéologiques associée aux 
pièces muséales est une idée – heureusement de plus 
en plus partagée – qui lui vaut bien l’attribution d’une 
quatrième qualité.

Par contre, dans cette étude, il n’est aucunement 
question de typologie car l’histoire des formes (en 
grande majorité des formes ouvertes - plats, coupes, 
jattes -), si elle est écrite, n’est pas démontrée, à part 
quelques exceptions. La plupart des pièces sont 
représentées en vue de dessus, ce qui permet d’en 
saisir tout le décor intérieur, ce que l’auteur privilégie, 
mais les profils sont ignorés ou, du moins, sont loin 
d’être livrés de manière systématique (dessin).

Après une brève introduction où l’auteur reven-
dique une place à la Tunisie « au carrefour reliant les 
bassins oriental et occidental de la Méditerranée » 
dans le monde islamique trop souvent limité au 
Proche-Orient, un premier chapitre est consacré 
aux « techniques de fabrication de la céramique de 
l’Ifriqiya ». Il est primordial, en effet, de témoigner 
par le biais de l’archéologie et (par défaut) de l’eth-
nologie, du processus de fabrication de la céramique 
à partir de l’extraction de l’argile. Les centres potiers 
de Nabeul et du village de Gallala à Djerba servent 
de références. L’argile extraite de la carrière proche 
des ateliers – voire même en sous-sol de l’atelier du 
potier – est mise à sécher quelques jours puis concas-
sée, délayée dans un bassin rempli d’eau, puis pétrie 
et malaxée. Elle restera à l’ombre jusqu’à plusieurs 
mois avant son façonnage.

Les fouilles de Mahdia sont les seules à illustrer 
cette phase par le bassin de « délayage » circu-
laire qui y fut découvert et daté du xiiie siècle, de 
même que son four à barres. L’auteur constate peu 
de changements entre les techniques de cuisson 

de la céramique traditionnelle d’aujourd’hui à Nabeul, 
Djerba ou Mokine et celles en vigueur depuis la haute 
Antiquité. Quant aux structures de cuisson, trois 
attestations archéologiques fournissent les preuves 
de l’usage de deux types de fours au Moyen Âge en 
Tunisie : le four à barres d’enfournement (fouilles de 
Mahdia et de Sabra al-Mansouriya (1)) et le four à 
arceaux du ixe siècle (fouilles de Borgine).

Le cœur de l’ouvrage est divisé en trois par-
ties : l’« École de Kairouan », l’« École de Tunis : la 
céramique hafside » et l’« École de Tunis : ateliers 
de Qallaline ». Cette division dans la production 
céramique de Tunis tient à la chronologie. La période 
hafside s’étend du xiie au xvie et compte la création 
d’une grande variété de types. Les ateliers de Qallaline 
fonctionnent entre 1600 et 1900 et leur production 
est également loin d’être homogène. Cependant, plus 
récente, elle paraît plus concrètement identifiable 
et son lieu de production est repérable, encore 
aujourd’hui, près du faubourg nord de Tunis, à l’est, 
dans un quartier du même nom.

	 Sous Kairouan, l’auteur regroupe les produc-
tions en provenance de Raqqada à décor vert et brun, 
géométrique, épigraphique et zoomorphe avec celles 
de Sabra al-Mansouriya, de Kairouan, de Carthage et  
de Djerba. Le jaune à base d’oxyde de fer « Jaune de 
Raqqada » est employé au cours de la seconde moitié 
du ixe siècle pour le fond des plats et le vert et brun 
pour les motifs et s’impose, d’après l’auteur, comme 
caractéristique principale de l’école kairouanaise. 
Dans l’inscription emblématique al-mulk (le Règne, 
trad. auteur p. 59) et ses variantes al-mulku l-illah 
(le règne est à Dieu, trad. auteur p. 59) et al-mālik 
(le Possesseur, trad. auteur p. 59 ; le Règnant, trad. 
auteur p. 63) peintes en coufique sur la céramique 
de Raqqada, il faut voir, selon l’auteur, la force propa-
gandiste des Fatimides en faveur de l’autorité chi’ite 
plutôt que d’y identifier une volonté des souverains 
aghlabides comme c’était jusqu’ici le cas.

	 Pour A. Louhichi, « le groupe exceptionnel 
à décor humain de Mansouriya doit être attribué au 
règne fatimide dans cette ville (947-972) ». Les céra-
miques islamiques recueillies à Carthage proviennent, 
pour une bonne part, de l’établissement de la tribu 
des Banū Ziyād sur les ruines antiques, au lieu dit 

(1)  Il s’agit des fours de potier dégagés à Ṣabra al-Manṣūriya entre 
1950 et 1974 et re-dégagés en 2004 et 2005 par la mission archéo-
logique franco-tunisienne dirigée par P. Cressier et M. Rammah. 
La publication de J.Thiriot, « Les structures de cuisson de l’ate-
lier de potiers du « palais » de Sabra al-Mansouriya (Kairouan, 
Tunisie) » in Zozaya (J.) et al., VIIIe Congrès International sur la 
céramique médiévale en Méditerranée, Ciudad Real, Almagro, 
Espagne (2006), parue en 2009, p. 685-695, est ignorée par l’auteur, 
peut-être à cause de sa parution tardive par rapport à celle du 
présent ouvrage.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Louhichi Adnan: Céramique Islamique de Tunisie. École de Kairouan, École de Tunis., recensé par Claire Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 175

V. Arts et archéologie

« La Muallaga » (1075-1160).  L’auteur les rattache 
au modèle kairouanais : un groupe à décor vert et 
brun sur fond jaune ou sur fond blanc au répertoire 
animalier (de Sabra al-Mansouriya) très graphique et 
un autre à décor brun sur fond verdâtre ou crème à 
dominante géométrique.

Avec le corpus de Djerba, constitué de 29 des 
plats (dont on ne voit jamais le profil) ornant les 
voûtes et coupoles de cinq mosquées ibadites de l’île 
de Djerba, se pose la question de son origine ; son 
chromatisme vert, brun et jaune (miel), est, d’après 
l’auteur, « une survivance  étonnante de  celui de 
la vieille école de Kairouan ». C’est un florilège de 
rosaces à composition majoritairement quadripar-
tite. Si la tradition céramique de l’île à travers le 
village de potiers, Gallala, qui veut dire « Potiers », 
est fortement attestée jusqu’en 1942 (2), la datation 
de son origine et de celle des baccini reste difficile 
à établir, d’autant plus qu’aucune des mosquées ne 
possède d’inscription de fondation. A. Louhichi, à 
l’aide de parallèles, propose cependant trois dates : 
de la fin du xie-xiie siècle pour les céramiques des 
mosquées Fadhloun et al-Mighzal, fin xive pour 
celles des mosquées des Tiguirgar et al-Rihiyya et fin 
xive-xve pour celles de la mosquée Sellaouti. Cette 
publication a le mérite de montrer une production 
inédite, inhabituelle sur la rive méridionale de la 
Méditerranée. Dans leur monographie « Les potiers 
de Djerba », J.-L. Combès et A. Louis ne l’avaient 
même pas évoquée.

L’apogée du royaume hafside en 1270 est un 
climat favorable pour conforter les innovations 
dans le domaine de l’art céramique ; le décor bleu de 
cobalt sur glaçure blanche utilisé en Mésopotamie au 
ixe siècle à Samarra et Suse s’impose alors en Ifriqiya 
au milieu du xiie et au xiiie à Tunis avec le décor bleu 
et vert ou bleu et brun sur glaçure blanche. Les exem-
plaires retenus ici viennent des fouilles de Carthage 
ou des fouilles de la Qasbah de Tunis et portent en 
majorité des motifs géométriques, floraux rayon-
nants ou compartimentés et quelquefois animaliers. 
Cependant, il existe une grande différence de finesse 
d’exécution dans le dessin d’une pièce à l’autre (121 
et 140).

Les productions des ateliers de Qallaline, qui ont 
fonctionné jusqu’à la fin du xixe siècle, offrent une 
grande variété de style. Elles recouvrent aussi bien 
un style rudimentaire et naïf qu’un tout autre très 

(2)  « Guellala connaîtra son activité optimale en 1942, avec 
342 ateliers, faisant travailler 775 personnes [d’après H.Sethom, 
L’artisanat de la poterie en Tunisie, p. 531]. Aujourd’hui [1967], 
elle n’en compte plus que 157, occupant un peu plus de 400 
personnes », J.-L. Combès, A. Louis, Les potiers de Djerba, Tunis, 
1967, p.25.

sophistiqué, utilisant des nouveaux codes décoratifs, 
que ce soit pour la céramique de forme (40 ex.) ou 
la céramique murale (15 ex.). Ce style sophistiqué 
fait appel au vocabulaire décoratif d’Iznik, essentiel-
lement floral et, dans les carreaux de revêtement, à 
son organisation symétrique en bouquets jaillissant 
d’un vase ou d’une vasque. La céramique de forme 
est à décor brun, jaune et vert sur fond blanc, tandis 
que la céramique murale utilise, en plus, le bleu. On 
adhère difficilement au rapprochement proposé par 
l’auteur entre la « Bassine au guépard enchaîné » de 
Qallaline (152) datée du xixe siècle et le plat dit « à 
la panthère enchaînée » provenant d’Iznik et daté du 
xviie siècle tant les styles de ces deux plats diffèrent (3). 
Par contre, l’on admet avec lui l’influence prépondé-
rante de ce répertoire turc dans le choix des motifs 
floraux ornant l’intérieur des coupes 150 et 151, la 
Bassine, majna 153, le dessus-de-plat 186, fabriqués 
à Qallaline et surtout dans ceux de ses carreaux de 
mosaïques.

Pour conclure, on rappellera combien cette 
synthèse est bienvenue et va rester une référence 
malgré nos quelques remarques signalées au passage 
et des deux suivantes.

Outre les fouilles de Tunis, Carthage, Kairouan 
et Sousse et des villes palatiales de Raqqada, Ṣabra 
al-Manṣūriya, Mahdia, celles d’Ammaedara, de Mac-
taris, de Thysdrus, de Qaṣr al-Qaïm, de Dougga, de 
Bulla Regia, moins connues, ont également fourni les 
exemples étudiés. Il aurait été utile de donner une 
carte situant tous ces lieux. Voilà pour la première 
remarque ; la seconde qui suit est plus essentielle.

La production céramique d’un lieu précis ne 
peut être systématiquement désignée comme le 
résultat d’une école. Il s’agit tout au plus d’atelier ou 
de plusieurs ateliers, avec des courants artistiques 
fluctuants, résultats de savoir-faire, de recettes et de 
modes transmissibles. Si certains traits spécifiques 
émergent à un endroit plus qu’à un autre et à une cer-
taine période plus qu’à une autre, l’ouvrage démontre 
une grande part d’osmose entre les différents ateliers 
de cette région de l’Ifriqiya, ce qui va à l’encontre du 
concept d’écoles.

Claire Hardy-Guilbert 
CNRS - Paris

(3)  La composition, les motifs floraux, le traitement intérieur 
des motifs et le style du félin lui-même des deux objets n’ont 
aucun point commun.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Louhichi Adnan: Céramique Islamique de Tunisie. École de Kairouan, École de Tunis., recensé par Claire Hardy-Guilbert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

