
	 BCAI 29	 162

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

van Nispen tot Sevenaer Christian, 
�Chrétiens et Musulmans, frères devant Dieu ? 
Préf. Jean-Luc Brunin.  
Postf. Zinab El Khodeiry.

Paris, Les Éditions de l’Atelier / Éditions 
ouvrières, 2009, (2e éd.), 191 p. 
ISBN : 978-2708240438

et

Dall’Oglio Paolo, 
�Amoureux de l’islam, croyant en Jésus. Avec la 
collaboration d’Églantine Gabaix-Hialé.  
Préf. Régis Debray.

Paris, Les Éditions de l’Atelier / Éditions 
ouvrières, 2009, 191 p. 
ISBN : 978-2708240445

Nous avons présenté, dans le nº 25 (2009) de 
cette revue, le témoignage de trois prêtres chrétiens 
d’origine musulmane : Mulla-Zadé et Abd-el-Jalil 
(Turquie et Maroc), correspondant entre eux, et Afif 
Osseirane (Liban). Des hommes de frontières, dirions-
nous, frontières religieuses pleines d’ambivalence 
et de surprises. Ici, nous rendons compte de celui 
de deux prêtres jésuites européens vivant en Terre 
d’islam, racontant les potentialités de la rencontre 
intime avec cette religion universelle, au même titre 
que la leur.

Cinq ans après la publication des deux ouvrages, 
publiés dans la même année par la même maison 
d’édition, les deux missionnaires-témoins ne se 
trouvent plus sur place, hélas ! Suite à une maladie de 
vieillesse, le premier, né en 1938, avait dû être rapatrié 
en Hollande, en 2010 déjà, après une quarantaine 
d’années passées au Moyen-Orient, en Égypte en 
particulier. L’autre, né en 1958, est disparu − ironie du 
sort − depuis qu’il s’est aventuré, il y a plus d’un an, 
dans la zone nord-ouest de la Syrie « libérée », en pré-
tendant concilier des factions jihadistes concurrentes. 
Le prêtre italien avait été expulsé par le régime syrien, 
malgré quelque trente ans de résidence, à cause de 
son engagement en faveur du « dialogue national », 
en vue du bien commun et au nom d’une destinée 
démocratique commune (1).

Originellement publié en 2004, par la même 
maison d’édition, le livre de Van Nispen a été traduit 
dans plusieurs langues, dont l’arabe. Cette dernière 
version a eu les honneurs, à la fois, d’être publiée 
dans la célèbre collection populaire dirigée par 

(1)  P. Dall’Oglio, Collera e Luce: Un prete nella rivoluzione siriana, 
Bologne, 2013.

l’ex-première dame Suzane Mubarak et d’avoir été 
présentée dans les pages d’Al-Ahram (2).

« ‘Abd al-Masīḥ », comme il aimait se faire appeler, 
part de l’expérience concrète de sa « rencontre » 
quotidienne ou professionnelle avec des musulmans, 
surtout égyptiens, dans le pays qu’il a adopté. Ce n’est 
pas par hasard si l’ouvrage est dédié à la mémoire 
de Maḥmūd Raġab (m. 2002), professeur de phi-
losophie à l’université du Caire, son « frère en Dieu, 
dont l’amitié est à la source de ce livre ». Ceux qui 
connaissaient ces deux intellectuels savent bien que 
le jésuite fréquentait la maison de l’universitaire, dont 
le père, du reste, était un ʿālim respectable…

Mais cette rencontre existentielle est doublée, 
d’un côté, de divers lieux ou institutions de ren-
contres académiques, sociales ou spirituelles ; de 
l’autre, d’une étude approfondie de la philosophie et 
de la théologie musulmanes. Sa thèse de doctorat à 
l’université Paris III a eu pour objet le commentaire 
du Coran, Tafsīr al-Manār, des fameux réformistes 
musulmans Muḥammad ‘Abduh et Sayyid Rašīd 
Riḍā (3).

C’est le récit autobiographique des « étapes » 
de cette « découverte de l’islam » que nous offre la 
première partie (p. 17-73) de ce livre en guise de pré-
liminaire à l’analyse savante des conditions de la ren-
contre et du dialogue (Partie II, p. 77-178). L’ensemble 
est encadré, d’un côté, par la préface de l’évêque auxi-
liaire de Lille, membre du Comité épiscopal pour les 
relations interreligieuses, et l’introduction du propre 
auteur et, de l’autre, par la conclusion du même et 
la postface d’une plus jeune collègue du dédicataire 
(p. 179-186), postface qui fait admirablement écho 
au compte rendu signalé plus haut, mais avec le ton 
de quelqu’un qui connaissait l’auteur de près.

Les quatre chapitres de la seconde partie 
abordent successivement « le contexte historique et 
social du dialogue islamo-chrétien » ; la philosophie 
de la rencontre et du dialogue ; la spiritualité ou mys-
tique de la rencontre réciproque (« Se rencontrer en 
Dieu ») ; la construction commune de la société au 
service de l’homme (« Ensemble en société »).

Sans ingénuité, l’auteur discute les réalités 
contradictoires et violentes de la coexistence et du 
vivre en commun, non sans chercher à comprendre 
et expliquer cela, en même temps que le fond de la 

(2)  Masīḥiyyūn wa-muslimūn iḫwatun amām Allāh…, 
coll. al-Maktaba al-ša‘biyya, Le Caire, 2010. Dans la rubrique 
« Kutub » du 19 janvier 2011, compte rendu élogieux de Laylā 
al-Rā‘ī, donnant comme exemple universel l’essai et témoignage 
personnel du religieux étranger.
(3)  Publiée sous le titre de Activité humaine et agir de Dieu : Le 
concept de « Sunan de Dieu » dans le commentaire coranique du 
Manār, coll. Recherches – Nouv. sér., Langue Arabe et Pensée 
Islamique, nº 18, Beyrouth, 1996.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) van Nispen tot Sevenaer Christian, Dall’Oglio Paolo: Chrétiens et Musulmans, frères devant Dieu ? Préf. Jean-Luc Brunin. Postf. Zinab El Khodeiry.
Amoureux de l’islam, croyant en Jésus. Avec la collaboration d’Églantine Gabaix-Hialé. Préf. Régis Debray, recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 163

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

doctrine de l’Autre musulman et les principes de base 
de sa réaction aux déséquilibres et injustices de notre 
monde contemporain.

Né d’une spiritualité qui « n’est pas une réalité 
théorique, « éthérée », sans emprise sur la réalité 
ordinaire mais, au contraire, un esprit qui traverse 
toutes les dimensions de la vie : du pain quotidien 
à l’art et à la culture, en passant par la prière et le 
culte » (p. 12), l’essentiel du message du mission-
naire hollandais réside dans cette simple vérité : les 
hommes sont tous des créatures du même Dieu, ses 
enfants d’une certaine manière, si bien que nous 
sommes tous frères et que le plus important dans la 
vie est d’assumer cette parenté/proximité et d’œuvrer 
ensemble, avec respect et estime, sur le même pied 
d’égalité et dans la même dignité, pour le bien de 
tous, pour la construction humanisante de la société 
et la découverte commune du sens de la vie et du 
destin ultime.

Fondateur, quant à lui, de la communauté 
religieuse mixte, internationale et œcuménique 
al-Khalil installée au monastère médiéval restauré 
de Mar Moussa, au milieu de la population musul-
mane de la steppe syrienne, près de Nebek (4), le 
jésuite italien Paolo Dall’Oglio se réclame du double 
héritage français de Charles de Foucault et de Louis 
Massignon. Un mélange de mystique-visionnaire et 
d’intellectuel engagé. Contrairement à la discrétion 
et à la simple relation de fraternité de son confrère 
aîné d’Égypte, l’impétueux islamologue italien est 
un homme d’action qui sait mobiliser les gens de 
tous bords pour ouvrir de nouveaux horizons (5). Il 
s’interroge constamment et invite les autres à en faire 
de même, au-delà des frontières confessionnelles et 
religieuses, des carcans intellectuels et dogmatiques 
ou des barrières sociales et ethniques. Son « islamo-
philie » – pour reprendre une sorte de sous-titre 
qu’on trouve en exergue entre les remerciements et la 
préface, et qui intitule la Conclusion (p. 167-171) – lui 
est venue, en effet, de la perception de l’islam comme 
une religion sœur qui questionne le christianisme en 
profondeur. Il invite les chrétiens à épurer leur foi et 
leurs pratiques, à approfondir l’essentiel du message 
de Jésus, ce prophète exceptionnel d’après le Coran.

(4)  Prix 2006 de la Fondation euro-méditerranéenne Anna Lindh 
pour le dialogue entre les cultures. À la même date, sortie du 
beau livre de Guyonne de Montjou, Un monastère, un homme, 
un désert, Paris, Albin Michel, 2006. Voir aussi P. Dall’Oglio, La sete 
di Ismaele: Siria, diario monastico islamo-cristiano, Verona, 2011.
(5)  Sa thèse de doctorat en islamologie à l’université Gregoriana 
de Rome (1989) a été publiée sous le titre de Speranza nell’Islam, 
Falciano, 1992. En 2009 précisément, il recevait le doctorat 
honoris causa de l’université catholique de Louvain.

Dans l’Introduction (p. 13-23), Gabaix-Hialé 
explique son implication dans le projet Mar Moussa 
et la rédaction du livre, et présente sommairement 
l’itinéraire du personnage, la genèse et le caractère 
de la communauté religieuse du monastère sous 
obédience ecclésiastique syro-catholique. Suit alors 
le développement des idées du théologien « islami-
sant » et « inclusif » en 8 chapitres et une conclusion. 
En Annexe, on trouvera des extraits sur « la relation 
à l’islam » tirés du Typicon du Monastère, compre-
nant les statuts de la Confédération monastique de 
al-Khalil, puis une « Note sur la vocation particulière 
de la Communauté monastique dans le monde 
musulman ».

À défaut de pouvoir présenter en détail le dédale 
de la pensée puissante et originale, en tout cas non 
conformiste du missionnaire italien, il me semble 
que celle-ci se résume à une « double appartenance » 
religieuse. Les lignes qui suivent nous en offrent la 
perspective lumineuse : « Je vis ma relation à l’Islam 
comme une sorte d’appartenance. Mais soyons clair, 
ma foi chrétienne ne se trouve pas masquée, ou rabais-
sée, par cette appartenance, elle se veut au contraire 
orthodoxe, entière et fidèle à sa dynamique propre. 
Quand je dis que j’appartiens à l’islam, c’est qu’au 
point de vue culturel, linguistique et symbolique, 
je me sens profondément chez moi dans le monde 
musulman. […] Il s’agit [pour moi] de participer à la 
façon musulmane d’expérimenter le monde comme 
étant en train d’être voulu et créé par l’Unique, dans 
ce moment existentiel actuel. C’est recevoir au fond 
de l’âme le témoignage du Vrai, du seul Vrai. C’est 
un mouvement de soumission [islām], de consigne 
de soi-même, de confiance radicale et paradoxale à 
Allah qui unifie l’être personnel et l’univers. » (p. 33).

En ces moments de guerres et de massacres 
au Proche-Orient, au nom de conceptions reli-
gieuses rétrogrades et exclusives, nous nous sentons 
interpellés par le double témoignage présenté dans 
ces ouvrages. Ce n’est certainement pas le Dieu 
unique, confessé par les adeptes des différentes 
religions ou sectes de la région, qui divise, qui plante 
la haine dans les cœurs et attise les tension des uns 
contre les autres. La communauté scientifique elle-
même doit, en connaissance de cause, dénoncer 
publiquement les dérives qui sévissent et s’engager 
à analyser profondément leurs causes ultimes. Plutôt 
que dans l’essence des religions, et au-delà même 
de leurs parcours historiques, c’est, en dernière 
analyse, dans les contradictions et injustices sociales, 
économiques et politiques du moment que ces 
violences « inhumaines » s’alimentent.

Adel Sidarus 
Évora, Portugal

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) van Nispen tot Sevenaer Christian, Dall’Oglio Paolo: Chrétiens et Musulmans, frères devant Dieu ? Préf. Jean-Luc Brunin. Postf. Zinab El Khodeiry.
Amoureux de l’islam, croyant en Jésus. Avec la collaboration d’Églantine Gabaix-Hialé. Préf. Régis Debray, recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

