| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

MAYEUR-JAOUEN Catherine,

PAPAs Alexandre (eds),

Family Portraits with Saints. Hagiography,
Sanctity and Family in the Muslim World.

Berlin, Ecole des Hautes Etudes en

Sciences Sociales-Klaus Schwarz Verlag
(Islamkundliche Untersuchungen, 317), 2013,
462 p.

ISBN: 978-3879974221

Cet ouvrage regroupe 13 contributions
accompagnées d’'une introduction (p. 7-25), d’'une
bibliographie (p. 445-454), d’'une présentation des
auteurs (p. 455-457) et d’'un index thématique
(p. 458-462). Les contributions ont été regroupées
selon quatre themes: 1. Holy Models for Family Scene,
2. Brotherhood and Familyhood, 3. The Fathers, 4.
Wives, Mothers and Grandmothers.

Ce volume s'inscrit dans le prolongement de tra-
vaux entrepris il y a une dizaine d'années par certains
des contributeurs de l'ouvrage, plus particuliérement
N. Amri et D. Gril, coéditeurs de l'ouvrage Saint et
sainteté. Le regard des sciences de 'homme (") et plus
récemment par C. Mayeur-Jaouen, 'une des éditrices
d’'un ouvrage intitulé La Famille en islam dapreés les
sources arabes ). Le regard porté sur I'hagiographie
et plus largement la sainteté s'est déplacé du champ
habituel, les études doctrinales ou historiques, pour
s'inscrire dans celui de I'histoire sociale ou plus
largement dans le champ des sciences sociales. Cela
permet de renouveler les problématiques et de les
enrichir considérablement.

Les éditeurs, pour expliquer leur projet, partent
dans l'introduction d'un constat simple: les bio-
graphies de saints sont l'une des sources majeures
d’information pour I'histoire de la famille dans le
monde musulman (p. 7), car ils sont aussi des maris,
des péres, voire des grands-péres. Toutefois, le terme
famille pose probleme, surtout lorsqu'il s’agit de
I'étudier du Maroc a la Chine, et du vii® au xxi® siecle.
Le défi n'est pas mince. De ce tres riche parcours, des
constantes apparaitront, certaines liées au contexte
musulman, comme l'importance des lignages issus
des Ahl al-bayt et du modéle prophétique, qui dé-
borde la seule personne du Prophéte pour englober
sa famille. D’autres ne sont pas nécessairement liées
a l'islam, comme le poids de la filiation patrilinéaire,
la constitution de lignages de saints et la gestion d'un

(1) Paris, Maisonneuve et Larose-MMSH, 2008, actes du colloque
de Tunis, 1-6 mai 2005.

(2) Avec M. H. Benkheira, A. Giladi et . Sublet, Paris, Les Indes
savantes, 2013. Lun des chapitres de cet ouvrage porte déja le
titre « Portraits de famille avec saints ».

capital qui est dabord symbolique puis inclut des
composantes humaine et matérielle. Il y a des diver-
gences liées aux aires géographiques ou aux périodes
historiques, mais les poids des familles de saints
dans I'évolution des tariga, avec ce que cela suppose
d’intéréts divers et variés, est considérable, souvent
méme décisif, tandis que les considérations d’ordre
spirituel arrivent bien loin derriére. Les femmes sont
tres présentes dans les sources et leur role décisif
ne surprendra que les ignorants. Elles participent
de cette sainteté et leur visibilité dans certains cas
n'est pas moindre que celle des hommes. Bref, c’est
I'humanité des saints, «hommes ordinaires » dans
leur famille, qui se déploie sur plusieurs générations
et la «gestion » familiale de la sainteté qui est ici
interrogée, en prenant en compte le fait que celle-
ci s'inscrit toujours dans une histoire locale qui en
infléchit le plus souvent le cours ultérieur. Un ouvrage
qui enrichit a la fois I'histoire de la famille et I'histoire
de la sainteté en terre d’Islam dont nous présentons
maintenant les différentes contributions, en suivant
l'ordre de l'ouvrage.

Dans l'islam, la vie des saints s'inspire princi-
palement du modele prophétique, mais on oublie
souvent qu’il en inclut la dimension familiale. Or,
dans la vie du Propheéte, la frontiere qui sépare sa vie
publique de sa vie privée est tres mince. Ce sont les
diverses conséquences résultant de cette singularité
(qui se retrouve dans la vie de certains saints) qui
sont étudiées en détail par Denis Gril dans un article
intitulé « Le Prophéte en famille » (p. 27-72). Les fon-
dements de cette famille prophétique sont d’abord
recherchés dans le Coran et les nombreux versets qui
s’y rapportent et mettent en exergue la piété filiale,
en particulier envers la mére. LA. montre ainsi que
le Coran, a la suite de la Bible, propose «le modeéle
d’une famille sainte ol les femmes jouent leur réle »
(p- 30). Au travers des rapports du Prophéete avec ses
épouses, il apparait que les moindres détails de cette
vie familiale sont en interaction constante avec la
vie de la communauté, car elle exerce une fonction
meédiatrice, et qU'il y a une relation «a la fois familiale
et spirituelle entre le prophéte, ses épouses et les
croyants » (p. 35). Toute perturbation interne se pro-
page a l'extérieur, dans la communauté, et interagit
avec elle. La notion de Ahl al-bayt, diversement
interprétée, met en évidence le sens spirituel qui
s'applique au terme famille qui n'est pas seulement
charnelle, car il est possible de s’y rattacher « par la
foi, la sincérité du dévouement et I'amour » (p. 39),
ce qui fournit un sens extensif du terme famille et
offre un modéle aux relations des disciples avec un
maitre spirituel.

Les anecdotes proposées par D. Gril montrent

avant tout la simplicité de la vie que méne le Prophete
|

BCAI 29 151

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

avec ses épouses, ce qui n'exclut pas l'intensité et la

profondeur de ces relations ni d’ailleurs la bonne

humeur ou ’humour malgré la sacralité du contexte.
Recourant a Ibn ‘Arabi, I'A. propose un intéressant

développement sur les relations entre féminin et mas-
culin au niveau cosmique. Rappel de I'importance du

principe féminin dans toute quéte spirituelle: « Celui

qui aime les femmes de I'amour que le Prophéte avait

pour elles, aime Dieu » (p. 45).

La fonction de la famille prophétique est trés
justement analysée qui « constitue dans la révélation
le point d’intersection entre I'intemporel de la Parole
divine et la temporalité, voire la localisation, des cir-
constances qui provoquent sa descente, c'est-a-dire
son expression humaine » (p. 46). Laccent est mis
sur cette tension entre les deux faces du sacré, celle
privée et celle communautaire, la simplicité de la vie
tranchant avec la gravité de la mission (p. 53). Ensuite
I'A. s’interroge sur la place que le Prophéte a donnée
a ses liens familiaux et a ses proches. Il a fondé avec
Hadiga une famille dont la postérité a traversé le
temps et I'espace, donnant de trés nombreux saints.
Les liens qu'instaurent les alliances avec beaux-péres
ou gendres se retrouveront dans les liens tissés entre
le maitre et les disciples. Le Prophéte est aussi pere et
I'amour qu'il porte a ses enfants et a ses petits-enfants
met en valeur son humanité et sa miséricorde qui
est I'objet méme de sa mission (p. 65) et, par-dela, le
role fondateur de cette famille charnelle dont il est
a l'origine, en particulier avec sa fille Fatima et ses
descendants. En conclusion, D. Gril s'interroge sur
I'ambiguité du terme famille, du sens restrictif des
proches a celui beaucoup plus extensif de ceux qui
recueillent et transmettent I'héritage. La vie familiale
fait partie intégrante du modele Iégué par le Prophete
a sa communauté. Aussi, la question qui se pose
est de savoir dans quelle mesure cette partie-la de
I'héritage prophétique participe au parcours de celui
qui suit la voie spirituelle pour parvenir a la sainteté.
Clest la vaste question de la différence et du rapport
entre sainteté et prophétie au double plan du savoir
et de l'autorité. Une des différences est que, dans le
cas des saints, il y a bien souvent aussi a assurer «la
gestion d’un patrimoine de sainteté » (p. 69) incluant
des biens matériels, souvent sources de division.

Larticle d’Avner Giladi est intitulé « Les enfants
qu’ils étaient: récits d'enfance merveilleuse dans
Anba’ nugaba’ al-abnd’ d’Ilbn Zafar al-Siqilli et leur
valeur comme source historique » (p. 73-105).
L'auteur, spécialiste des enfants et plus largement
de la famille en Islam, s’intéresse dans cette contri-
bution a un érudit du xn® siecle, Muhammad b.
Zafar al-Siqilli (mort entre 1170 et 1172) et a 'un
de ses textes les plus connus le Kitab anbd’ nugabd’

al-abnd’, recueil biographique et hagiographique
|

sur la jeunesse d’hommes célébres qui reprend des
données mentionnées dans son ceuvre majeure, le
Kitab al-sulwdndt, sorte de Miroir des princes. Avec
ces exemples d’'enfants devenus célebres, cet ouvrage,
qui par son contenu reléve de 'adab, vise a encoura-
ger «le jeune lecteur a en tirer une inspiration morale
tout en tachant de le distraire » (p. 75). A c6té d’un
chapitre sur I'enfance du Prophete, I'ouvrage inclut
des biographies de Compagnons et de Suivants. Fi-
gurent aussi un ensemble important de soufis, quatre
rois perses sassanides et des dirigeants arabes dont la
liste semble « tout a fait arbitraire » (p. 76), l'ensemble
ne respectant d‘ailleurs pas le plan annoncé dans
I'introduction.

Que ce soit par des signes miraculeux, des actes
extraordinaires ou des dons exceptionnels, les enfants
démontrent qu'ils sont prédestinés aux honneurs ou
a la gloire, car, comme le montrent les anecdotes de
cet ouvrage, le poids des qualités innées est décisif, ce
qui minimise le réle de 'éducation. Ainsi, la religiosité
de soufis célebres se manifeste-t-elle précocement,
celle d’Abd Yazid par exemple. Mais ce peut étre aussi
leur qualité morale ou l'attachement a la sunna ou
I'aspiration a la puissance (exemple de vizirs abbas-
sides du 1x¢ siecle).

A travers les récits rapportés dans cet ouvrage,
I'A. étudie les relations entre les parents et les enfants,
I'éducation de ceux-ci et leurs jeux. Il s'interroge sur
les messages véhiculés par ces récits d'enfance et les
renseignements que le chercheur peut en tirer pour
connaitre la vie des familles ou les relations enfants-
adultes. La richesse des éléments anecdotiques que
contient I'ouvrage lui donne sa valeur spécifique, car
il fournit de précieux détails sur la vie quotidienne et
les rapports entre parents et enfants.

Létude de Kazuo Morimoto intitulée « The Pro-
phet’s Family as the Perennial Source of Saintly Scho-
lars: Al-Samhudi on ‘ilm and nasab » (p. 106-124)
présente I'argumentation développée par al-Samhudi
pour conférer aux ‘ulama’ le statut de saints de Dieu
susceptibles de produire des miracles. LA. s’inspire
d’un article récent de Daniella Talmon-Heller qui, a
partir d’'une large littérature biographique, montre
comment de «simples » ‘ulama’ sont présentés
comme vecteurs de baraka et susceptibles d'inter-
cession et finalement de miracles, en un mot, de se
retrouver sur un pied dégalité avec les saints et d'en
représenter une catégorie particuliére. LA, lui, s'inté-
resse a cette question pour la fin de la période mame-
louke, & partir de l'ouvrage intitulé Gawdahir al-‘igdayn

fi fadl al-Sarafayn du célébre savant égyptien Abu
al-Hasan al-Samhadi (844-911/1440-1506), qui doit
sarenommeée a |'historiographie de Médine, sa patrie
d’adoption. Cette double noblesse évoquée par ce

titre, celle du savoir et celle du lignage, indique quel
|

BCAI 29 152

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

sera le propos de l'auteur par rapport a la question

traitée. En effet, pour lui, la descendance prophétique

est la source par excellence de ces savants-saints et
c'est elle qui a fourni les plus méritoires d’'entre eux

(p. 107). M. Morimoto divise cette étude en trois

parties et étudie successivement les données biogra-
phiques de 'auteur, son argumentaire dans l'ouvrage

étudié et enfin en quoi le lignage prophétique est un

atout sans équivalent pour parvenir a ce statut de

savant-saint. Il n'est pas inutile de préciser, comme

le fait I'auteur, que I'un des objectifs de Samhadi est
de dénoncer la désaffection qui touche les savants

et les Ahl al-bayt a son époque. L'argument principal

de Samhadi pour promouvoir les vertus du lignage

prophétique, compris principalement comme les

descendants de Hasan et de Husayn, est l'idée que

«The Ahl al-Bayt are an extension of the Prophet »,
selon I'expression de I'A. (p. 111). Largumentation dé-
veloppée par l'auteur pour identifier les ‘ulama’a des

awliya’ semble assez classique et a déja été posée par
Qusayri et Sulami au v¢/xi€ siécle qui font dailleurs

partie des références de Samhadi. Quand I'A. voit
dans l'argumentaire de Samhidi une appropriation

par les savants exotériques de la terminologie et du

discours des soufis, il nous semble qu'il retombe dans

la dichotomie, qu'il a lui-méme dénoncée dans son

introduction, entre les savants d'un coté et les soufis

de l'autre. A cette époque, le soufisme s'est suffisam-
ment diffusé dans le milieu des ‘ulama’ et d’ailleurs

Samhadi lui-méme a fréquenté les soufis. L'intérét
du texte réside plutét dans la place donnée aux Ahl

al-bayt, dont 'auteur souhaite rappeler les mérites et
donc le respect, voire les privileges dont ils devraient
bénéficier, comme étudiant d'abord, comme savant
ensuite. Compte tenu de la position de l'auteur, lui-
méme savant issu des Ahl al-bayt, l'ouvrage pourrait
étre percu comme un plaidoyer pro domo. Lintérét
de l'ouvrage réside dans la connexion des mérites

du ‘ilm et de la nasba parce que cet argumentaire

est lié aux conditions sociales de Iépoque et a une

tentative de la part des Ahl al-bayt de regagner un

prestige social et une autorité perdus, au moins dans

I'Egypte de Iépoque.

C'est une question tres pragmatique qu'aborde
Esther Peskes dans son article intitulé « Sainthood
as Patrimony: ‘Abd Allah al-‘Aydaris (d. 1461) and
his Descendants » (p. 125-157), a savoir la gestion
patrimoniale de la sainteté ou la sainteté «as a
resource of an immaterial kind » (p. 153). LA. s’est
intéressée a la maniere dont une famille de proprié-
taires terriens appartenant aux sdda du Hadramawt
(donc d’ascendance prophétique par al-Hasan) qui
se désignent comme les « Ba ‘Alawi » (p. 127), $afi‘ites
et soufis, fera prospérer, avec des fortunes diverses

selon les lignages, la sainteté de celui qui est le point
|

de départ et le fondateur de ce patrimoine, ‘Abd
Allah al-‘Aydaras. Cette famille, a laquelle elle a déja
consacré un ouvrage, elle la suit sur plusieurs siecles
et sur une vaste aire géographique allant de I'Inde
a I'Egypte. ‘Abd Allah al-‘Aydaris, personnage qui
bénéficie d’'une réputation locale de sainteté verra,
par I'entremise de ses quatre fils, son aura s'étendre
bien au-dela de ce qu'il aurait pu envisager de son
vivant. L'un de ses fils, Abt Bakr (m. 914/1509), qui
s'installa a Aden, acquiert a son tour une réputation
de sainteté qui fait de lui «le saint d’/Aden ». Mais
un saint, s'il n'engendre pas nécessairement des
saints, peut contribuer fortement, sans doute a son
corps défendant, et cela est particuliéerement vrai
dans le cas étudié, a installer sa postérité dans l'¢élite
sociale de son temps et de son lieu d'implantation.
Grace a une documentation importante, l'auteur
peut suivre les péripéties des différents lignages sur
plus de quatre siecles et étudier les mécanismes qui
font progresser ou freinent, selon les circonstances,
I'implantation ou le rayonnement d’une famille de
saints. Divers moyens sont employés a cette fin: la
rédaction d'ouvrages, manuels, recueils de poésie,
etc, la constitution d’'une tariga et la transmission
de multiples affiliations (silsila) a travers les hirga-s
comme la recherche d'opportunités, a travers la mi-
gration. Mais la réussite d'une implantation nouvelle
nest jamais acquise, ainsi au Caire, la compétition
semble intense au xvine® siecle, et ‘Abd al-Rahman
al-‘Aydaris se trouvera bloqué par les Bani Wafa, la
branche locale des sada, solidement implantés dans
le soufisme cairote (p. 152). Evidemment, il parait trés
difficile de distinguer ce qui releve d'un pur calcul
«mercantile » des conségquences non recherchées
d’une vie consacrée a un idéal.

Les points communs et les différences avec la
contribution présentée maintenant apparaitront
rapidement. Catherine Mayeur-Jaouen, dans son
article intitulé « Nasab, Baraka and Land: Hagiogra-
phic and Family Memory entwined in the Egyptian
Brotherhood of Sharniibiyya, from the Fourteenth
Century until Today » (p. 159-197), nous invite a un
parcours de pres de six siecles dans I'histoire et la
mémoire d’une confrérie qui sont indissociables de
celles d’une famille qui a fait du cheikh Ahmad ‘Arab b.
‘Utman al-Sarniibi (m. 1586), le fondateur éponyme
d’'une tariga toujours vivace en Egypte de nos jours.
Une famille qui a tissé un lien puissant avec la terre,
source de richesse pour la famille comme pour la
zawiya, cette terre du Delta dans laquelle la confrérie
depuis ses origines n’a cessé d'étre présente. L'intérét
et l'originalité de cette contribution sont de confron-
ter les récits hagiographiques, leurs différentes strates
et les choix éditoriaux qui ont contribué a les renou-

veler, avec la mémoire vivante de cette histoire sainte,
|

BCAI 29 153

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

autrement dit, de croiser étude hagiographique et
enquétes de terrain. Lobjectif n'est bien sir pas de
montrer le hiatus, largement prévisible, existant entre
les deux « récits », mais de montrer que, en paralléle,
ils sont capables dévoluer et de s'adapter, dans des
périodes décisives, aux impératifs du temps, afin que
famille et tariga se perpétuent.

LA. s’intéresse tout d'abord a la figure fondatrice
pour mettre en évidence I'importance décisive dans
le cas présent du « cumulative nasab » (p. 167). En
fait, la sainteté ne commence pas dans la famille
avec Ahmad et I'A. repére dans sa généalogie trois
strates différentes qui relient le saint avec ses ancétres
immédiats, saints eux aussi, puis avec, en particulier,
Ibrahim al-Distqi et Ahmad al-Badawi, mais surtout
avec les Ahl al-bayt par la branche hasanide. « The
nasab essentially covers the Delta, mapping out
the family’s territory, with Sharnib at the center »
(p. 164). La connaissance de ce lignage jusqu’a Ahmad
‘Arab b. ‘Utman al-Sarnibi, récitée par coeur par les
membres de la famille et ceux de la confrérie, est
véhicule de baraka puisqu'il se prolonge jusqu’au
Prophéte qui en constitue le but, mais la connaissance
de ces noms est aussi une preuve de l'authenticité de
cette filiation (p. 167).

La toile de fond qui constitue l'affiliation initia-
tique du saint fondateur est bien construite. Comme
pour son lignage, la silsila invoque le cumul de plu-
sieurs affiliations confrériques répercutées par les
sources hagiographiques, les liens avec deux grandes
confréries dont les fondateurs éponymes sont aussi
implantés dans le Delta: Ahmad al-Badawi (m. 1276)
et Ibrahim al-Distigi (m. 1288 ou 1296). La présence
de ce dernier est particulierement forte puisque de
nos jours encore la confrérie porte le nom de tariga
burhamiyya Sarntbiyya, dont le premier terme
désigne la confrérie rattachée a Distiql. Mais aussi les
Shadhilis, qui semblent avoir été la premiere affilia-
tion de Sarnibi. Situation assez particuliére en Egypte
pour ce saint fondateur: I'absence de sa tombe dont
la localisation précise est inconnue, entre la Syrie et
I'’Anatolie. Si cela n"a pas représenté un obstacle au
développement de la confrérie, centrée sur Sarniib,
clest sans doute que la famille et la confrérie bénéfi-
ciaient de propriétés agricoles importantes. De nos
jours encore, les Saraniba sont considérés comme
la famille la plus importante de la cité, méme si ce
n'est pas la seule.

Actuellement, la famille, et donc la confrérie,
comporte quatre branches principales. LA. étudie
les transformations et I'’émergence de nouvelles
branches de la confrérie-famille qui s'adapte ou pro-
fite dopportunité:ily a eu le temps des propriétaires
terriens, puis celui des azhariens, puis, plus récem-

ment, les universitaires ou les ingénieurs. Certains
|

membres jouent un réle important a la téte de la
famille, d'autres a celle de la confrérie. Malgré les
rivalités, la cohérence est maintenue tant bien que
mal par un maitre unique, actuellement le cheikh
Muhammad, dont l'unique privilege semble étre «de
distribuer les cartes » (p. 184), dans le sens le plus
littéral de cartes d'adhésion a diverses organisations,
mais aussi probablement de distribuer les réles et
les places.

La terre n'étant plus une source de richesse et
de pouvoir, pour survivre dans un contexte ou l'offre
de spiritualité est devenue trés concurrentielle (avec
de nouveaux venus comme la confrérie soudanaise
burhaniyya), il fautinnover. La création en 2006 d'une
association visant a regrouper tous les descendants
du saint, y compris les femmes, par un systéme de
cooptation est une réponse: « Thus the Sharnbiyya
invents at each era new ways of existing in the world »
(p. 193). C. Mayeur-Jaouen apporte ainsi une piéce
supplémentaire a ce panorama de |'histoire du Delta
égyptien qu'elle construit méthodiquement depuis
de nombreuses années, en croisant les données spi-
rituelles avec les autres données de I'histoire sociale.

Rachida Chih se livre elle aussi a une confronta-
tion de sources dansson article intitulé « Shurafa’and
Sufis: the Qadiriyya Budshishiyyain Contempory Mo-
rocco » (p. 198-219) danslequel elle s'intéresse a une
confrérie marocaine récente, la Qadiriyya badsisiyya,
«officiellement » fondée par Sidi ‘Abbas al-Qadiri
al-Budsis (m. 1972) et dirigée aujourd’hui par son fils
SidiHamza depuis la zawiya d'origine située a Madagh
présde Berkane dans le nord-est du Maroc. Ce sontici
lesarchives du protectorat frangais, telles quétudiées
par I'historien marocain Okacha Berahab, qui sont
confrontés aux matériaux hagiographiques produits
par la confrérie. Il s'agit de comprendre comment un
groupe local de Surafa’ se transforme en une confrérie
soufie. LA. étudie les personnalités successives qui ont
contribué a la constitution et au développement de
cette confrérie: Sidi Muhtar al-Mugahid (m. 1914),
Sidi B Madyan (m. 1955), son cousin Sidi al-Abbas
(m. 1972) et enfin son fils SidiHamza. Le maitre actuel
est le véritable revivificateur qui aamené la confrérie
a se propager jusqu'en Occident, a réunir au Maroc,
et en-dehors, des milliers de disciples, et a attirer les
élites marocaines traditionnelles et des intellectuels
de renom. L'A. s'intéresse plus particuliérement a ce
maitre et a la maniére dont la confrérie le représente,
a travers divers supports, comme une figure du
patriarche et du saint vivant. Le processus a l'ceuvre
est analysé de la maniere suivante: « The discourse
on renewal developed by the Budshishiyya since the
1960s is one of re-conquest of religious legitimacy
by the nasab, the origin, as by Mystical transmis-

sion » (p. 215-216).Sile lignage (nasab) et la filiation
|

BCAI 29 154

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

spirituelle (sanad) sont plus ou moins récurrents
dans toutes les confréries, bien que marqués aussi par
des caractéristiques locales, ce qui est plus singulier,
c’est la rhétorique du renouveau religieux (tagdid).
Le chérifisme et le soufisme, constituants essentiels
de l'islam marocain, retrouvent, apres une période
de déclin relatif, une place de premier plan, un poids
et une influence dont le pouvoir politique doit tenir
compte. Et la confrérie badsisSiyya est uneillustration
éloguente de ces mutations.

Dans son article « Ahl-i Hagq Consecrated
Families (khandan) » (p. 220-253), Mojan Membrado
s'intéresse a une communauté spirituelle tres diffi-
cile a cerner et a qualifier, parce que moins connue
et moins étudiée: est-ce une forme de la mystique
musulmane? Un groupe religieux syncrétique? Ou
des chiites extrémistes? Fondée par Sultan Ishagq,
la communauté des Ahl-i Haqq est apparue au
Kurdistan vers le xin® siecle. Malgré des similitudes,
il est difficile d’assimiler cette communauté a une
confrérie soufie particuliere (ils n‘ont par exemple
aucun intérét pour lasilsila). Elle se compose de deux
types de famille: les familles sacrées et les familles
communes. Les premiéres se divisent en lignages
familiaux appelés khandan-s (le nombre total de
branches est de 11 ou 12 selon les auteurs) auxquels
le fondateur a confié la mission d'initier les membres
du groupe a travers les générations. Les descendants
males d’'un khandan, les seyyeds, ont un role de guide
(pir). Lune des particularités de leur organisation est
que chaque disciple doit avoir une double autorité,
celle d’'un guide (pir) et celle d’'un guide assistant
(dalil). Quant a l'autorité religieuse elle se transmet
de maniere héréditaire et s'exerce principalement
dans la dimension rituelle (cérémonie d'initiation,
bénédiction des offrandes, taxes rituelles, etc.) et
peut entrer en conflit avec des personnalités dont
les charismes ou la sainteté sont reconnus, mais qui
n‘appartiennent pas aux lignages des khandan-s.
Cette double autorité, rituelle et spirituelle, est une
source potentielle de conflits, mais constitue aussi
l'originalité de cette communauté.

L'A. dresse un apercu historique de ces khdnddn-s,
exposant leur rdle, les relations qu’elles entretiennent
entre elles, la source de leur légitimité et les voies
de transmission de celle-ci. L'un des obstacles est
que la tradition des Ahl-i Haqq est essentiellement
orale, les sources écrites étant limitées et tardives
(mi-xix® siecle). Aussi I'A. puise-t-il dans les études
existantes, celles de certains missionnaires ou orien-
talistes, mais principalement dans les écrits de deux
membres éminents de la confrérie, N. A. Elahi (1895-
1974) et H. N. Jeyhtinabadi (1871-1920).

Certaines branches des Ahl-i Hagg ont connu
a I'époque récente des transformations rapides et

radicales, dans les formes sociales traditionnelles

et les coutumes, visant a répondre aux demandes

de modernité. Les bouleversements introduits par
une sainte, Malek Jan Ne‘mati (1906-1993), sont
considérables, méme s'ils ne touchent pas toutes les

branches, car les femmes, qui avaient toujours joué

un réle discret, peuvent maintenant transmettre |'ini-
tiation et conduire les rituels. Mais les changements

touchent aussi le mariage ou I'héritage (p. 240-242).
Ici encore, la famille, ou plutét les familles, selon un

schéma essentiellement patriarcal et héréditaire, sont

les gardiennes de la vie spirituelle, mais I'organisation

méme de la confrérie laisse des espaces permettant

a la modernité de s'introduire.

Dans un article conséquent intitulé «‘Abd al-
Karim al-Qushayri (d. 465/1072), Family Ties and
Transmission in Nishapur’s Sufi Milieu during the
Tenth and Eleventh Centuries » (p.255-307), Fran-
cesco Chiabotti plonge dans I'histoire d’'une famille
de patriciens de Nisapur (pour reprendre l'expression
employée par Bulliet), celle des Qusayris, dont il
retrace la généalogie sur plus de deux siécles, éta-
blissant des lignages qui, dans certains cas, couvrent
sept générations. Et cela, en faisant le lien entre la lit-
térature hagio-biographique des ouvrages de tabagat
et le corpus de textes transmis par ses descendants.
Cela a nécessité un travail important sur les sources
manuscrites et les chaines de transmission, largement
sous exploitées pour 'instant. Cette famille, a chaque
génération, a compté des célébrités non seulement
dans le domaine du soufisme, mais également dans
celui des sciences religieuses, en particulier le hadith,
le droit et 'exégese. De plus, et c'est une autre origina-
lité et non des moindres, elle représente la postérité
d’'un couple que la mére, tout autant que le pére, a
contribué a instruire et a former au plan spirituel.
Aussi Fatima, fille dAba ‘Ali al-Daqqagq, le maitre de
Qusayri, fut-elle désignée comme «fille de maitre,
femme de maitre et mere de maitres » (p. 266).
Limportance des filles ne se démentira pas par la
suite dans la famille Qusayri et permettra de nouer,
par les mariages, des liens avec les autres grandes
familles de Nisapar. A l'origine de la fondation de
cette famille, l'auteur de la fameuse Risdla entretient
des liens avec le milieu des propriétaires terriens, et
au-dela avec les structures féodales persanes, mais
c'est dans la grande métropole de Nisapur et dans
la madrasa de son beau-pere qu'il s'installe et cest
elle qui abritera le mausolée de la famille et devien-
dra le lieu a partir duquel rayonnera I'héritage de
Qusayri, dont l'une des caractéristiques est, selon
I'A., « their non-inclusive relationship to the teaching,
transmission and management of the material and
immaterial heritage of the master-founding father »

(p. 298). L'histoire familiale des Qusayris, qui ont lié
|

| BCAI 29 155

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

leur destin a celui de la ville de Nisapdar, prendra fin
avec le saccage de la ville par les Mongols en 618/1221.
Cet article inclut une bibliographie probablement
exhaustive sur le sujet.

Le péere Alberto Fabio Ambrosio, dans son étude
intitulée « ‘The Son is the Secret of the Father’: Rimi,
Sultan Veled and the Strategy of Family Feelings » (p.
308-326), s'intéresse aux relations entre un pére et son
fils, en l'occurrence Galal al-Din al-Rami (m. 1273)
et Sultan Veled (m. 1312), dans I'histoire de l'ordre
des Derviches tourneurs, en comparant les sources
hagiographiques persanes et ottomanes. Car, selon
lui, Ia relation pere-fils est constitutive d’'une certaine
tradition soufie et un symbole spirituel puissant de
l'autorité religieuse. Il est donc difficile de s’intéresser
a I'histoire de la confrérie des Mawlawr sans prendre
en considération la nature des relations familiales
qui ont contribué a établir 'autorité spirituelle au
sein de la confrérie. Le matériel hagiographique est
particulierement abondant et varié, et présente des
interprétations divergentes concernant I'histoire de
la famille du fondateur. Aussi I'A. s'intéresse-t-elle
a un point particulier: la relation entre Riumi et
son fils Sultan Veled, et a la maniére dont I'histo-
riographie ottomane, principalement interne a la
confrérie, a transmis cette relation. La question est
de savoir si I'image du pere et de son fils, telle qu'elle
fut véhiculée au départ par les sources persanes, a
été conservée par les auteurs ottomans. A la suite
d’'une enquéte minutieuse dans ces deux types de
sources, I'A. parvient a la conclusion suivante: « The
Ottoman tradition switched from hagiographical to
ideological discourse, in term of legitimation and ins-
titutionalization of the tariga » (p. 323). Et, selon lui,
les auteurs ottomans ont perdu I'élément mystique
lié a I'attachement filial par volonté d’assimiler la
lignée familiale avec la légitimité de la succession ou,
dit autrement, le mysticisme d’une sainte famille a
celui d’un lignage familial.

Avec Michel Boivin, nous changeons daire géo-
graphique pour passer au subcontinent indo-pakis-
tanais, plus précisément le Sindh. L'hypotheése de son
article intitulé « The Saint as Ancestror in some Sufi
and Ismaili Communities of the Sindhi Area » (p. 327-
341) est que le culte des ancétres, trés marqué dans
la culture indienne, a été progressivement remplacé
au xvil®siecle dans les populations musulmanes
dorigine indienne par celui des Ahl-e bayt (Panjtan
Pak) ou du saint soufi (catégorie dans laquelle il inclut
les imams chiites) comme substitut des ancétres
« the focus of devotion shifting from the real family
to a metaphorical one » (p. 327). Topique qui a déja
été étudié pour I'lndonésie. Les sources écrites étant
rares, I'A. a également recours aux traditions orales et

a ses propres observations. Le premier obstacle est
|

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

que l'équivalent sindhi de « famille » représente une
demi-douzaine de termes. L'étude comporte trois
parties: la premiére porte sur le culte des ancétres
dans I'Asie du Sud au xix® siecle, a partir de sources
coloniales, la deuxieme aborde sa phase de déclin
et la troisieme I'®mergence d’'un nouveau culte des
ancétres, étudié en particulier chez les khojas, chiites
ismaéliens disciples de Hasan ‘Ali Shah. LA. aborde
également certains rituels alimentaires comme la dis-
tribution de nourriture dans les mausolées, qui, tout
en étant servie aux visiteurs, est offerte pour nourrir
le saint (ou I'imam qui est symboliquement nourri
quotidiennement chez les chiites ismaéliens), a la
place de la nourriture autrefois dévolue aux ancétres,
car, «rituals worked like mediation in a confronta-
tion process » (p. 339). Notons en particulier que la
vénération des saints se fait en tant que saint dans la
tradition soufie et en méme temps comme descen-
dant des imams chiites, le saint soufi étant absorbé
dans une généalogie imamite.

Manuela Marin, dans son article intitulé « Wo-
men and Kinship in Medieval Moroccan Hagiogra-
phy: a Study of al-Badisi’'s al-Magsad al-sharif (Eighth/
Fourteenth Century) » (p. 394-419), s'intéresse aux
femmes de saints, a travers les sources hagiogra-
phiques de I'Occident musulman médiéval des xii®-
X1Vve siecles, partant du constat que ce type de sources
offre de nombreuses informations sur les relations
que le saint entretient avec sa parenté. Son choix
s'est porté sur un texte hagiographique marocain
écrit au vin¢/xive siecle, et elle en explique la raison.
Il s'agit du al-Magsad al-Sarif écrit par ‘Abd al-Haqq
al-Badisi (m. apreés 722/1322-3), un siécle apres le
célebre al-Tasawwuf ila rigal al-tasawwuf d’al-Tadili
(m. 617/1220-1) afin de le compléter, le premier esti-
mant que le second avait négligé les saints du Rif, et
en particulier ceux de Badis et de sa région dont il est
[ui-méme originaire et ou il a vécu. Outre que la trés
grande majorité des saints biographiés, 48 au total,
sont issus de sa ville natale, la caractéristique de son
ouvrage est: « the decisive importance of kinship and
family ties in the construction of the saint’s Memory »
(p. 396). Egalement, cette construction procéde
presque exclusivement de sources orales, dont les
transmetteurs et les circonstances de la transmis-
sion sont minutieusement indiqués, ce qui en fait
un témoignage historiographique remarquable. Si
aucune femme sainte n'est biographiée, ce qui est
assez habituel, certaines par contre servent comme
informatrices de 'auteur, dévoilant ainsi une de leurs
fonctions de gardiennes de la mémoire familiale et
des traditions. L'A. analyse plusieurs récits de louvrage
afin de dégager la place et le role des femmes dans
plusieurs contextes: dans les relations familiales, dans

la vie quotidienne de Badis aux cotés de saints, face
|

BCAI 29

156

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

aux miracles ou en tant qu'elles se trouvent au centre
de conflits tribaux ou familiaux. Croiser sainteté et
contexte historique, comme cela se produit souvent
dans cet ouvrage, a pour résultat «a wide open win-
dow on the everyday life of common people, their
anguishes and their hopes » (p. 415) et installe le
saint comme médiateur dans les conflits familiaux
et figure centrale dans les relations sociales (p. 412).

Larticle de Nelly Amri, intitulé « Portrait d’'un
saint d'lfrigiya dans sa famille ou Iépouse comme
source pour I'hagiographe » (p. 343-393) part du
constat général pour ['lfrigiya que les recueils hagio-
graphiques s’intéressent assez peu a l'intimité du
saint et a sa vie de famille, celle-ci ne constituant
qu'un décor attendu servant a le mettre en valeur,
pour se concentrer sur un ouvrage qui constitue
un contre-exemple: al-Asrdr al-galiyya fi I-mandqib
al-dahmaniyya d’al-Dabbag (m. 699/1300), 'ouvrage
rédigé a la gloire du cheikh Aba Yasuf al-Dahmani
(m. 621/1224) accorde en effet une place importante
a la famille du saint composée de quatre épouses et
de quatorze enfants. Sachant que le mimétisme entre
le saint et la personne du Prophéte est un topos de
la littérature hagiographique, une premiére question
est de savoir si les épouses du saint ont une place,
un statut et un role comparables a ceux que la sira a
attribués aux « Méres des Croyants ». Ensuite, il faut
aussi s'interroger sur I'image que I'hagiographe donne
de la vie intime du saint avec femmes et enfants. LA.
s'intéresse ainsi aux récits, relativement nombreux,
rapportés par ses femmes en les classant selon deux
registres: les récits bio-hagiographiques d’'un coté et,
de l'autre, les récits hagiologiques. Les femmes appa-
raissent ainsi dépositaires de la mémoire du maitre
au méme titre que les disciples et les anecdotes rap-
portées ne présentent pas une différence qualitative
dans le contenu ou la nature, méme si elles dévoilent
aussi un versant plus intime, celui de la vie privée.
L'A. étudie également les récits qui montrent le saint
avec les autres membres de la famille, en tant que fils,
frere, époux ou pere. Et méme, la chose est singuliere,
avec sa « compagne spirituelle », une sainte femme
avec laquelle il a noué des liens tres étroits et qui
bénéficie d'un acces privilégié a I'intimité du maitre,
ce qui élargit la notion de famille et rend ténue la
frontiére entre famille spirituelle et biologique, car
le cheikh joue aussi un role important dans Iédu-
cation spirituelle de sa famille et traite ses disciples
comme les membres de sa famille biologique. Au
total, I'A. fournit une documentation consistante
par le nombre de récits ou d’anecdotes qui sont
traduits, résumés et commentés. Le tableau qui sen
dégage, « reproduit dans une mesure appréciable le
modele prophétique » (p. 388). Il fourmille aussi de

sentiments, ce qui a été peu mis en valeur, jusqu’a
|

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

une date récente, dans la littérature hagiographique.
Nous avons la un bel exemple de sainteté partagée,
celle de I'épouse Umm Yasuf faisant « pratiquement
corps avec » celle du cheikh. Quant a la présence de
Umm Yahya Maryam, sa compagne spirituelle, elle
montre que «la sainteté apparait comme la voie
royale pour une présence, une visibilité sociale et une
reconnaissance des femmes dans la cité, pour une
liberté aussi... » (p. 389). La sainteté féminine comme
mode d'émancipation, un sujet a développer...
Alexandre Papas, dans son article « The Son of
his Mother: Qalandari Celibacy and the ‘Destruction’
of Family » (p. 420-444) commence par rappeler en
introduction les positions contrastées des soufis
de I'époque médiévale par rapport au mariage, aux
épouses et a la famille. Il note que, dans tous les cas,
le lien avec l'institution familiale, et en particulier
avec la meére, est maintenu, comme si la rupture, qui
devrait étre la condition de l'engagement spirituel,
ne pouvait aller a son terme (p. 423). LA. s'intéresse
ensuite aux Qalandars, qui constituent une catégorie
bien spécifique de soufis et se caractérisent par un
anticonformisme qui les conduit a rejeter le mariage
et la vie de famille contraires selon eux a la réalisa-
tion spirituelle. Vie mystique et vie domestique sont
incompatibles. Cette derniere s'accommode mal du
vagabondage qui permet de mettre en application un
couple de termes qui jouit d’'une certaine popularité
parmi les Qalandars: le renoncement et l'isolement
(terk i tajrid [ terk ii tecrid). Certaines branches ont
carrément interdit le mariage. Tandis que les Bekta-
chis, sorte de progéniture ottomane des Qalandariyya
Haydariyya, ont des maitres qui se sont engagés dans
le célibat. Toutefois, cela ne signifie pas hostilité aux
parents, et, malgré la radicalité de leur mode de vie,
les Qalandars ont maintenu des relations serrées avec
leur origine familiale. Si le pére est le plus souvent
absent dans I'hagiographie des saints qalandars, ce
n'est pas du tout le cas de la mére qui a une place
et un rdle important, car sa sagesse lui permet de
dispenser des conseils judicieux, de transmettre
un savoir, d'étre compréhensive, etc. Dans ce cas
également, le modeéle prophétique fonctionne avec
les figures d’Amina et d’Halima, mais pas seulement
pour la naissance. Pour la mort aussi, car la mort de
la meére est un topos souvent abordé, parfois mis
en scene comme dans les exemples proposés avec
les citations (en turc tchaghatai et en traduction
anglaise) de la poésie d'un Qalandar fameux d’Asie
centrale Mashrab (1640-1711), tirée du Diwan-i
Mashrab, hagiographie qui cite ses poemes ou dans
la biographie d’'un autre Qalandar, lui aussi poéte,
Zalili (m. 1676-1753). Cette perte de la mére, sym-
bolisant la rupture des liens familiaux, transforme le

Qalandar en orphelin (et renvoie donc a la condition
|

BCAI 29

157

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

du Prophete), étape utile pour devenir un authen-
tique derviche. Les Qalandars se distinguent donc
des soufis sur deux points importants: pere, femmes

et enfants sont totalement absents des biographies

de saints qalandars, la mére représentant la seule

présence familiale. Mais cette derniére « serves a sub-
versive and paradoxical purpose by urging her son to

break off with his family » (p. 441). On comprendra

la force subversive de la sainteté qalandar, qui passe

par un double « meutre » symbolique, celui du pére

et de la mére, sainteté qui est incompatible avec le

systéme patriarcal (et matriarcal) et conduit a la ruine

de l'institution familiale. Mais, pour I'A., ce fait «is

certainly not reductible to a provocative act by dirty

hashish smokers wearing dreadlocks » (p. 442); il

résulte d’'une conscience aigué, chez le saint galandar,
que cette destruction s'est produite « depuis toujours

déja » (p. 442).

Jean-Jacques Thibon
IREMAM - Aix-en-Provence

BCAI 29 158

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

