
	 BCAI 29	 151

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Mayeur-Jaouen Catherine,  
Papas Alexandre (eds),
�Family Portraits with Saints. Hagiography, 
Sanctity and Family in the Muslim World.

Berlin, École des Hautes Études en 
Sciences Sociales-Klaus Schwarz Verlag 
(Islamkundliche Untersuchungen, 317), 2013, 
462 p. 
ISBN : 978-3879974221

Cet ouvrage regroupe 13 contributions 
accompagnées d’une introduction (p. 7-25), d’une 
bibliographie (p. 445-454), d’une présentation des 
auteurs (p. 455-457) et d’un index thématique 
(p. 458-462). Les contributions ont été regroupées 
selon quatre thèmes : 1. Holy Models for Family Scene, 
2. Brotherhood and Familyhood, 3. The Fathers, 4. 
Wives, Mothers and Grandmothers.

Ce volume s’inscrit dans le prolongement de tra-
vaux entrepris il y a une dizaine d’années par certains 
des contributeurs de l’ouvrage, plus particulièrement 
N. Amri et D. Gril, coéditeurs de l’ouvrage Saint et 
sainteté. Le regard des sciences de l’homme (1) et plus 
récemment par C. Mayeur-Jaouen, l’une des éditrices 
d’un ouvrage intitulé La Famille en islam d’après les 
sources arabes (2). Le regard porté sur l’hagiographie 
et plus largement la sainteté s’est déplacé du champ 
habituel, les études doctrinales ou historiques, pour 
s’inscrire dans celui de l’histoire sociale ou plus 
largement dans le champ des sciences sociales. Cela 
permet de renouveler les problématiques et de les 
enrichir considérablement.

Les éditeurs, pour expliquer leur projet, partent 
dans l’introduction d’un constat simple : les bio-
graphies de saints sont l’une des sources majeures 
d’information pour l’histoire de la famille dans le 
monde musulman (p. 7), car ils sont aussi des maris, 
des pères, voire des grands-pères. Toutefois, le terme 
famille pose problème, surtout lorsqu’il s’agit de 
l’étudier du Maroc à la Chine, et du viie au xxie siècle. 
Le défi n’est pas mince. De ce très riche parcours, des 
constantes apparaîtront, certaines liées au contexte 
musulman, comme l’importance des lignages issus 
des Ahl al-bayt et du modèle prophétique, qui dé-
borde la seule personne du Prophète pour englober 
sa famille. D’autres ne sont pas nécessairement liées 
à l’islam, comme le poids de la filiation patrilinéaire, 
la constitution de lignages de saints et la gestion d’un 

(1)  Paris, Maisonneuve et Larose-MMSH, 2008, actes du colloque 
de Tunis, 1-6 mai 2005.
(2)  Avec M. H. Benkheira, A. Giladi et J. Sublet, Paris, Les Indes 
savantes, 2013. L’un des chapitres de cet ouvrage porte déjà le 
titre « Portraits de famille avec saints ».

capital qui est d’abord symbolique puis inclut des 
composantes humaine et matérielle. Il y a des diver-
gences liées aux aires géographiques ou aux périodes 
historiques, mais les poids des familles de saints 
dans l’évolution des ṭarīqa, avec ce que cela suppose 
d’intérêts divers et variés, est considérable, souvent 
même décisif, tandis que les considérations d’ordre 
spirituel arrivent bien loin derrière. Les femmes sont 
très présentes dans les sources et leur rôle décisif 
ne surprendra que les ignorants. Elles participent 
de cette sainteté et leur visibilité dans certains cas 
n’est pas moindre que celle des hommes. Bref, c’est 
l’humanité des saints, « hommes ordinaires » dans 
leur famille, qui se déploie sur plusieurs générations 
et la « gestion » familiale de la sainteté qui est ici 
interrogée, en prenant en compte le fait que celle-
ci s’inscrit toujours dans une histoire locale qui en 
infléchit le plus souvent le cours ultérieur. Un ouvrage 
qui enrichit à la fois l’histoire de la famille et l’histoire 
de la sainteté en terre d’Islam dont nous présentons 
maintenant les différentes contributions, en suivant 
l’ordre de l’ouvrage.

Dans l’islam, la vie des saints s’inspire princi-
palement du modèle prophétique, mais on oublie 
souvent qu’il en inclut la dimension familiale. Or, 
dans la vie du Prophète, la frontière qui sépare sa vie 
publique de sa vie privée est très mince. Ce sont les 
diverses conséquences résultant de cette singularité 
(qui se retrouve dans la vie de certains saints) qui 
sont étudiées en détail par Denis Gril dans un article 
intitulé « Le Prophète en famille » (p. 27-72). Les fon-
dements de cette famille prophétique sont d’abord 
recherchés dans le Coran et les nombreux versets qui 
s’y rapportent et mettent en exergue la piété filiale, 
en particulier envers la mère. L’A. montre ainsi que 
le Coran, à la suite de la Bible, propose « le modèle 
d’une famille sainte où les femmes jouent leur rôle » 
(p. 30). Au travers des rapports du Prophète avec ses 
épouses, il apparaît que les moindres détails de cette 
vie familiale sont en interaction constante avec la 
vie de la communauté, car elle exerce une fonction 
médiatrice, et qu’il y a une relation « à la fois familiale 
et spirituelle entre le prophète, ses épouses et les 
croyants » (p. 35). Toute perturbation interne se pro-
page à l’extérieur, dans la communauté, et interagit 
avec elle. La notion de Ahl al-bayt, diversement 
interprétée, met en évidence le sens spirituel qui 
s’applique au terme famille qui n’est pas seulement 
charnelle, car il est possible de s’y rattacher « par la 
foi, la sincérité du dévouement et l’amour » (p. 39), 
ce qui fournit un sens extensif du terme famille et 
offre un modèle aux relations des disciples avec un 
maître spirituel.

Les anecdotes proposées par D. Gril montrent 
avant tout la simplicité de la vie que mène le Prophète 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 152

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

avec ses épouses, ce qui n’exclut pas l’intensité et la 
profondeur de ces relations ni d’ailleurs la bonne 
humeur ou l’humour malgré la sacralité du contexte. 
Recourant à Ibn ‘Arabī, l’A. propose un intéressant 
développement sur les relations entre féminin et mas-
culin au niveau cosmique. Rappel de l’importance du 
principe féminin dans toute quête spirituelle : « Celui 
qui aime les femmes de l’amour que le Prophète avait 
pour elles, aime Dieu » (p. 45).

La fonction de la famille prophétique est très 
justement analysée qui « constitue dans la révélation 
le point d’intersection entre l’intemporel de la Parole 
divine et la temporalité, voire la localisation, des cir-
constances qui provoquent sa descente, c’est-à-dire 
son expression humaine » (p. 46). L’accent est mis 
sur cette tension entre les deux faces du sacré, celle 
privée et celle communautaire, la simplicité de la vie 
tranchant avec la gravité de la mission (p. 53). Ensuite 
l’A. s’interroge sur la place que le Prophète a donnée 
à ses liens familiaux et à ses proches. Il a fondé avec 
Ḫadīǧa une famille dont la postérité a traversé le 
temps et l’espace, donnant de très nombreux saints. 
Les liens qu’instaurent les alliances avec beaux-pères 
ou gendres se retrouveront dans les liens tissés entre 
le maître et les disciples. Le Prophète est aussi père et 
l’amour qu’il porte à ses enfants et à ses petits-enfants 
met en valeur son humanité et sa miséricorde qui 
est l’objet même de sa mission (p. 65) et, par-delà, le 
rôle fondateur de cette famille charnelle dont il est 
à l’origine, en particulier avec sa fille Fāṭima et ses 
descendants. En conclusion, D. Gril s’interroge sur 
l’ambiguïté du terme famille, du sens restrictif des 
proches à celui beaucoup plus extensif de ceux qui 
recueillent et transmettent l’héritage. La vie familiale 
fait partie intégrante du modèle légué par le Prophète 
à sa communauté. Aussi, la question qui se pose 
est de savoir dans quelle mesure cette partie-là de 
l’héritage prophétique participe au parcours de celui 
qui suit la voie spirituelle pour parvenir à la sainteté. 
C’est la vaste question de la différence et du rapport 
entre sainteté et prophétie au double plan du savoir 
et de l’autorité. Une des différences est que, dans le 
cas des saints, il y a bien souvent aussi à assurer « la 
gestion d’un patrimoine de sainteté » (p. 69) incluant 
des biens matériels, souvent sources de division.

L’article d’Avner Giladi est intitulé « Les enfants 
qu’ils étaient : récits d’enfance merveilleuse dans 
Anbā’ nuǧabā’ al-abnā’ d’Ibn Zafar al-Siqillī et leur 
valeur comme source historique » (p. 73-105). 
L’auteur, spécialiste des enfants et plus largement 
de la famille en Islam, s’intéresse dans cette contri-
bution à un érudit du xiie siècle, Muḥammad b. 
Ẓafar al-Siqillī (mort entre 1170 et 1172) et à l’un 
de ses textes les plus connus le Kitāb anbā’ nuǧabā’ 
al-abnā’, recueil biographique et hagiographique 

sur la jeunesse d’hommes célèbres qui reprend des 
données mentionnées dans son œuvre majeure, le 
Kitāb al-sulwānāt, sorte de Miroir des princes. Avec 
ces exemples d’enfants devenus célèbres, cet ouvrage, 
qui par son contenu relève de l’adab, vise à encoura-
ger « le jeune lecteur à en tirer une inspiration morale 
tout en tâchant de le distraire » (p. 75). À côté d’un 
chapitre sur l’enfance du Prophète, l’ouvrage inclut 
des biographies de Compagnons et de Suivants. Fi-
gurent aussi un ensemble important de soufis, quatre 
rois perses sassanides et des dirigeants arabes dont la 
liste semble « tout à fait arbitraire » (p. 76), l’ensemble 
ne respectant d’ailleurs pas le plan annoncé dans 
l’introduction.

Que ce soit par des signes miraculeux, des actes 
extraordinaires ou des dons exceptionnels, les enfants 
démontrent qu’ils sont prédestinés aux honneurs ou 
à la gloire, car, comme le montrent les anecdotes de 
cet ouvrage, le poids des qualités innées est décisif, ce 
qui minimise le rôle de l’éducation. Ainsi, la religiosité 
de soufis célèbres se manifeste-t-elle précocement, 
celle d’Abū Yazīd par exemple. Mais ce peut être aussi 
leur qualité morale ou l’attachement à la sunna ou 
l’aspiration à la puissance (exemple de vizirs abbas-
sides du ixe siècle).

À travers les récits rapportés dans cet ouvrage, 
l’A. étudie les relations entre les parents et les enfants, 
l’éducation de ceux-ci et leurs jeux. Il s’interroge sur 
les messages véhiculés par ces récits d’enfance et les 
renseignements que le chercheur peut en tirer pour 
connaître la vie des familles ou les relations enfants-
adultes. La richesse des éléments anecdotiques que 
contient l’ouvrage lui donne sa valeur spécifique, car 
il fournit de précieux détails sur la vie quotidienne et 
les rapports entre parents et enfants.

L’étude de Kazuo Morimoto intitulée « The Pro-
phet’s Family as the Perennial Source of Saintly Scho-
lars : Al-Samhūdī on ‘ilm and nasab » (p. 106-124) 
présente l’argumentation développée par al-Samhūdī 
pour conférer aux ‘ulamā’ le statut de saints de Dieu 
susceptibles de produire des miracles. L’A. s’inspire 
d’un article récent de Daniella Talmon-Heller qui, à 
partir d’une large littérature biographique, montre 
comment de « simples » ‘ulamā’ sont présentés 
comme vecteurs de baraka et susceptibles d’inter-
cession et finalement de miracles, en un mot, de se 
retrouver sur un pied d’égalité avec les saints et d’en 
représenter une catégorie particulière. L’A., lui, s’inté-
resse à cette question pour la fin de la période mame-
louke, à partir de l’ouvrage intitulé Ǧawāhir al-‘iqdayn 
fī faḍl al-šarafayn du célèbre savant égyptien Abū 
al-Ḥasan al-Samhūdī (844-911/1440-1506), qui doit 
sa renommée à l’historiographie de Médine, sa patrie 
d’adoption. Cette double noblesse évoquée par ce 
titre, celle du savoir et celle du lignage, indique quel 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 153

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

sera le propos de l’auteur par rapport à la question 
traitée. En effet, pour lui, la descendance prophétique 
est la source par excellence de ces savants-saints et 
c’est elle qui a fourni les plus méritoires d’entre eux 
(p. 107). M. Morimoto divise cette étude en trois 
parties et étudie successivement les données biogra-
phiques de l’auteur, son argumentaire dans l’ouvrage 
étudié et enfin en quoi le lignage prophétique est un 
atout sans équivalent pour parvenir à ce statut de 
savant-saint. Il n’est pas inutile de préciser, comme 
le fait l’auteur, que l’un des objectifs de Samhūdī est 
de dénoncer la désaffection qui touche les savants 
et les Ahl al-bayt à son époque. L’argument principal 
de Samhūdī pour promouvoir les vertus du lignage 
prophétique, compris principalement comme les 
descendants de Ḥasan et de Ḥusayn, est l’idée que 
« The Ahl al-Bayt are an extension of the Prophet », 
selon l’expression de l’A. (p. 111). L’argumentation dé-
veloppée par l’auteur pour identifier les ‘ulamā’ à des 
awliyā’ semble assez classique et a déjà été posée par 
Qušayrī et Sulamī au ve/xie siècle qui font d’ailleurs 
partie des références de Samhūdī. Quand l’A. voit 
dans l’argumentaire de Samhūdī une appropriation 
par les savants exotériques de la terminologie et du 
discours des soufis, il nous semble qu’il retombe dans 
la dichotomie, qu’il a lui-même dénoncée dans son 
introduction, entre les savants d’un côté et les soufis 
de l’autre. À cette époque, le soufisme s’est suffisam-
ment diffusé dans le milieu des ‘ulamā’ et d’ailleurs 
Samhūdī lui-même a fréquenté les soufis. L’intérêt 
du texte réside plutôt dans la place donnée aux Ahl 
al-bayt, dont l’auteur souhaite rappeler les mérites et 
donc le respect, voire les privilèges dont ils devraient 
bénéficier, comme étudiant d’abord, comme savant 
ensuite. Compte tenu de la position de l’auteur, lui-
même savant issu des Ahl al-bayt, l’ouvrage pourrait 
être perçu comme un plaidoyer pro domo. L’intérêt 
de l’ouvrage réside dans la connexion des mérites 
du ‘ilm et de la nasba parce que cet argumentaire 
est lié aux conditions sociales de l’époque et à une 
tentative de la part des Ahl al-bayt de regagner un 
prestige social et une autorité perdus, au moins dans 
l’Égypte de l’époque.

C’est une question très pragmatique qu’aborde 
Esther Peskes dans son article intitulé « Sainthood 
as Patrimony: ‘Abd Allāh al-‘Aydarūs (d. 1461) and 
his Descendants » (p. 125-157), à savoir la gestion 
patrimoniale de la sainteté ou la sainteté « as a 
resource of an immaterial kind » (p. 153). L’A. s’est 
intéressée à la manière dont une famille de proprié-
taires terriens appartenant aux sāda du Hadramawt 
(donc d’ascendance prophétique par al-Ḥasan) qui 
se désignent comme les « Bā ‘Alawī » (p. 127), šāfi‘ites 
et soufis, fera prospérer, avec des fortunes diverses 
selon les lignages, la sainteté de celui qui est le point 

de départ et le fondateur de ce patrimoine, ‘Abd 
Allāh al-‘Aydarūs. Cette famille, à laquelle elle a déjà 
consacré un ouvrage, elle la suit sur plusieurs siècles 
et sur une vaste aire géographique allant de l’Inde 
à l’Égypte. ‘Abd Allāh al-‘Aydarūs, personnage qui 
bénéficie d’une réputation locale de sainteté verra, 
par l’entremise de ses quatre fils, son aura s’étendre 
bien au-delà de ce qu’il aurait pu envisager de son 
vivant. L’un de ses fils, Abū Bakr (m. 914/1509), qui 
s’installa à Aden, acquiert à son tour une réputation 
de sainteté qui fait de lui « le saint d’Aden ». Mais 
un saint, s’il n’engendre pas nécessairement des 
saints, peut contribuer fortement, sans doute à son 
corps défendant, et cela est particulièrement vrai 
dans le cas étudié, à installer sa postérité dans l’élite 
sociale de son temps et de son lieu d’implantation. 
Grâce à une documentation importante, l’auteur 
peut suivre les péripéties des différents lignages sur 
plus de quatre siècles et étudier les mécanismes qui 
font progresser ou freinent, selon les circonstances, 
l’implantation ou le rayonnement d’une famille de 
saints. Divers moyens sont employés à cette fin : la 
rédaction d’ouvrages, manuels, recueils de poésie, 
etc., la constitution d’une ṭarīqa et la transmission 
de multiples affiliations (silsila) à travers les ḫirqa-s 
comme la recherche d’opportunités, à travers la mi-
gration. Mais la réussite d’une implantation nouvelle 
n’est jamais acquise, ainsi au Caire, la compétition 
semble intense au xviiie siècle, et ‘Abd al-Raḥmān 
al-‘Aydarūs se trouvera bloqué par les Banū Wafā’, la 
branche locale des sāda, solidement implantés dans 
le soufisme cairote (p. 152). Évidemment, il paraît très 
difficile de distinguer ce qui relève d’un pur calcul 
« mercantile » des conséquences non recherchées 
d’une vie consacrée à un idéal.

Les points communs et les différences avec la 
contribution présentée maintenant apparaîtront 
rapidement. Catherine Mayeur-Jaouen, dans son 
article intitulé « Nasab, Baraka and Land: Hagiogra-
phic and Family Memory entwined in the Egyptian 
Brotherhood of Sharnūbiyya, from the Fourteenth 
Century until Today » (p. 159-197), nous invite à un 
parcours de près de six siècles dans l’histoire et la 
mémoire d’une confrérie qui sont indissociables de 
celles d’une famille qui a fait du cheikh Aḥmad ‘Arab b. 
‘Uṯmān al-Šarnūbī (m. 1586), le fondateur éponyme 
d’une ṭarīqa toujours vivace en Égypte de nos jours. 
Une famille qui a tissé un lien puissant avec la terre, 
source de richesse pour la famille comme pour la 
zāwiya, cette terre du Delta dans laquelle la confrérie 
depuis ses origines n’a cessé d’être présente. L’intérêt 
et l’originalité de cette contribution sont de confron-
ter les récits hagiographiques, leurs différentes strates 
et les choix éditoriaux qui ont contribué à les renou-
veler, avec la mémoire vivante de cette histoire sainte, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 154

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

autrement dit, de croiser étude hagiographique et 
enquêtes de terrain. L’objectif n’est bien sûr pas de 
montrer le hiatus, largement prévisible, existant entre 
les deux « récits », mais de montrer que, en parallèle, 
ils sont capables d’évoluer et de s’adapter, dans des 
périodes décisives, aux impératifs du temps, afin que 
famille et ṭarīqa se perpétuent.

L’A. s’intéresse tout d’abord à la figure fondatrice 
pour mettre en évidence l’importance décisive dans 
le cas présent du « cumulative nasab » (p. 167). En 
fait, la sainteté ne commence pas dans la famille 
avec Aḥmad et l’A. repère dans sa généalogie trois 
strates différentes qui relient le saint avec ses ancêtres 
immédiats, saints eux aussi, puis avec, en particulier, 
Ibrāhīm al-Disūqī et Aḥmad al-Badawī, mais surtout 
avec les Ahl al-bayt par la branche hasanide. « The 
nasab essentially covers the Delta, mapping out 
the family’s territory, with Sharnūb at the center » 
(p. 164). La connaissance de ce lignage jusqu’à Aḥmad 
‘Arab b. ‘Uṯmān al-Šarnūbī, récitée par cœur par les 
membres de la famille et ceux de la confrérie, est 
véhicule de baraka puisqu’il se prolonge jusqu’au 
Prophète qui en constitue le but, mais la connaissance 
de ces noms est aussi une preuve de l’authenticité de 
cette filiation (p. 167).

La toile de fond qui constitue l’affiliation initia-
tique du saint fondateur est bien construite. Comme 
pour son lignage, la silsila invoque le cumul de plu-
sieurs affiliations confrériques répercutées par les 
sources hagiographiques, les liens avec deux grandes 
confréries dont les fondateurs éponymes sont aussi 
implantés dans le Delta : Aḥmad al-Badawī (m. 1276) 
et Ibrāhīm al-Disūqī (m. 1288 ou 1296). La présence 
de ce dernier est particulièrement forte puisque de 
nos jours encore la confrérie porte le nom de ṭarīqa 
burhāmiyya šarnūbiyya, dont le premier terme 
désigne la confrérie rattachée à Disūqī. Mais aussi les 
Shādhilīs, qui semblent avoir été la première affilia-
tion de Šarnūbī. Situation assez particulière en Égypte 
pour ce saint fondateur : l’absence de sa tombe dont 
la localisation précise est inconnue, entre la Syrie et 
l’Anatolie. Si cela n’a pas représenté un obstacle au 
développement de la confrérie, centrée sur Šarnūb, 
c’est sans doute que la famille et la confrérie bénéfi-
ciaient de propriétés agricoles importantes. De nos 
jours encore, les Šarāniba sont considérés comme 
la famille la plus importante de la cité, même si ce 
n’est pas la seule.

Actuellement, la famille, et donc la confrérie, 
comporte quatre branches principales. L’A. étudie 
les transformations et l’émergence de nouvelles 
branches de la confrérie-famille qui s’adapte ou pro-
fite d’opportunité : il y a eu le temps des propriétaires 
terriens, puis celui des azhariens, puis, plus récem-
ment, les universitaires ou les ingénieurs. Certains 

membres jouent un rôle important à la tête de la 
famille, d’autres à celle de la confrérie. Malgré les 
rivalités, la cohérence est maintenue tant bien que 
mal par un maître unique, actuellement le cheikh 
Muḥammad, dont l’unique privilège semble être « de 
distribuer les cartes » (p. 184), dans le sens le plus 
littéral de cartes d’adhésion à diverses organisations, 
mais aussi probablement de distribuer les rôles et 
les places.

La terre n’étant plus une source de richesse et 
de pouvoir, pour survivre dans un contexte où l’offre 
de spiritualité est devenue très concurrentielle (avec 
de nouveaux venus comme la confrérie soudanaise 
burhāniyya), il faut innover. La création en 2006 d’une 
association visant à regrouper tous les descendants 
du saint, y compris les femmes, par un système de 
cooptation est une réponse : « Thus the Sharnūbiyya 
invents at each era new ways of existing in the world » 
(p. 193). C. Mayeur-Jaouen apporte ainsi une pièce 
supplémentaire à ce panorama de l’histoire du Delta 
égyptien qu’elle construit méthodiquement depuis 
de nombreuses années, en croisant les données spi-
rituelles avec les autres données de l’histoire sociale.

Rachida Chih se livre elle aussi à une confronta-
tion de sources dans son article intitulé « Shurafā’ and 
Sufis: the Qādiriyya Būdshīshiyya in Contempory Mo-
rocco » (p. 198-219) dans lequel elle s’intéresse à une 
confrérie marocaine récente, la Qādiriyya būdšīšiyya, 
« officiellement » fondée par Sīdī ‘Abbās al-Qādirī 
al-Būdšīš (m. 1972) et dirigée aujourd’hui par son fils 
Sīdī Ḥamza depuis la zāwiya d’origine située à Madāgh 
près de Berkane dans le nord-est du Maroc. Ce sont ici 
les archives du protectorat français, telles qu’étudiées 
par l’historien marocain Okacha Berahab, qui sont 
confrontés aux matériaux hagiographiques produits 
par la confrérie. Il s’agit de comprendre comment un 
groupe local de šurafā’ se transforme en une confrérie 
soufie. L’A. étudie les personnalités successives qui ont 
contribué à la constitution et au développement de 
cette confrérie : Sīdī Muḫtār al-Muǧāhid (m. 1914), 
Sīdī Bū Madyan (m. 1955), son cousin Sīdī al-‘Abbās 
(m. 1972) et enfin son fils Sīdī Ḥamza. Le maître actuel 
est le véritable revivificateur qui a amené la confrérie 
à se propager jusqu’en Occident, à réunir au Maroc, 
et en-dehors, des milliers de disciples, et à attirer les 
élites marocaines traditionnelles et des intellectuels 
de renom. L’A. s’intéresse plus particulièrement à ce 
maître et à la manière dont la confrérie le représente, 
à travers divers supports, comme une figure du 
patriarche et du saint vivant. Le processus à l’œuvre 
est analysé de la manière suivante : « The discourse 
on renewal developed by the Būdshīshiyya since the 
1960s is one of re-conquest of religious legitimacy 
by the nasab, the origin, as by Mystical transmis-
sion » (p. 215-216). Si le lignage (nasab) et la filiation 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 155

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

spirituelle (sanad) sont plus ou moins récurrents 
dans toutes les confréries, bien que marqués aussi par 
des caractéristiques locales, ce qui est plus singulier, 
c’est la rhétorique du renouveau religieux (taǧdīd). 
Le chérifisme et le soufisme, constituants essentiels 
de l’islam marocain, retrouvent, après une période 
de déclin relatif, une place de premier plan, un poids 
et une influence dont le pouvoir politique doit tenir 
compte. Et la confrérie būdšīšiyya est une illustration 
éloquente de ces mutations.

Dans son article « Ahl-i Haqq Consecrated 
Families (khāndān) » (p. 220-253), Mojan Membrado 
s’intéresse à une communauté spirituelle très diffi-
cile à cerner et à qualifier, parce que moins connue 
et moins étudiée : est-ce une forme de la mystique 
musulmane ? Un groupe religieux syncrétique ? Ou 
des chiites extrémistes ? Fondée par Sultān Isḥāq, 
la communauté des Ahl-i Ḥaqq est apparue au 
Kurdistan vers le xiiie siècle. Malgré des similitudes, 
il est difficile d’assimiler cette communauté à une 
confrérie soufie particulière (ils n’ont par exemple 
aucun intérêt pour la silsila). Elle se compose de deux 
types de famille : les familles sacrées et les familles 
communes. Les premières se divisent en lignages 
familiaux appelés khāndān-s (le nombre total de 
branches est de 11 ou 12 selon les auteurs) auxquels 
le fondateur a confié la mission d’initier les membres 
du groupe à travers les générations. Les descendants 
mâles d’un khāndān, les seyyeds, ont un rôle de guide 
(pīr). L’une des particularités de leur organisation est 
que chaque disciple doit avoir une double autorité, 
celle d’un guide (pīr) et celle d’un guide assistant 
(dalīl). Quant à l’autorité religieuse elle se transmet 
de manière héréditaire et s’exerce principalement 
dans la dimension rituelle (cérémonie d’initiation, 
bénédiction des offrandes, taxes rituelles, etc.) et 
peut entrer en conflit avec des personnalités dont 
les charismes ou la sainteté sont reconnus, mais qui 
n’appartiennent pas aux lignages des khāndān-s. 
Cette double autorité, rituelle et spirituelle, est une 
source potentielle de conflits, mais constitue aussi 
l’originalité de cette communauté.

L’A. dresse un aperçu historique de ces khāndān-s, 
exposant leur rôle, les relations qu’elles entretiennent 
entre elles, la source de leur légitimité et les voies 
de transmission de celle-ci. L’un des obstacles est 
que la tradition des Ahl-i Ḥaqq est essentiellement 
orale, les sources écrites étant limitées et tardives 
(mi-xixe siècle). Aussi l’A. puise-t-il dans les études 
existantes, celles de certains missionnaires ou orien-
talistes, mais principalement dans les écrits de deux 
membres éminents de la confrérie, N. A. Elāhī (1895-
1974) et H. N. Jeyhūnābādī (1871-1920).

Certaines branches des Ahl-i Ḥaqq ont connu 
à l’époque récente des transformations rapides et 

radicales, dans les formes sociales traditionnelles 
et les coutumes, visant à répondre aux demandes 
de modernité. Les bouleversements introduits par 
une sainte, Malek Jān Ne‘matī (1906-1993), sont 
considérables, même s’ils ne touchent pas toutes les 
branches, car les femmes, qui avaient toujours joué 
un rôle discret, peuvent maintenant transmettre l’ini-
tiation et conduire les rituels. Mais les changements 
touchent aussi le mariage ou l’héritage (p. 240-242). 
Ici encore, la famille, ou plutôt les familles, selon un 
schéma essentiellement patriarcal et héréditaire, sont 
les gardiennes de la vie spirituelle, mais l’organisation 
même de la confrérie laisse des espaces permettant 
à la modernité de s’introduire.

Dans un article conséquent intitulé « ‘Abd al-
Karīm al-Qushayrī (d. 465/1072), Family Ties and 
Transmission in Nishapur’s Sufi Milieu during the 
Tenth and Eleventh Centuries » (p. 255-307), Fran-
cesco Chiabotti plonge dans l’histoire d’une famille 
de patriciens de Nīšāpūr (pour reprendre l’expression 
employée par Bulliet), celle des Qušayrīs, dont il 
retrace la généalogie sur plus de deux siècles, éta-
blissant des lignages qui, dans certains cas, couvrent 
sept générations. Et cela, en faisant le lien entre la lit-
térature hagio-biographique des ouvrages de tabaqāt 
et le corpus de textes transmis par ses descendants. 
Cela a nécessité un travail important sur les sources 
manuscrites et les chaînes de transmission, largement 
sous exploitées pour l’instant. Cette famille, à chaque 
génération, a compté des célébrités non seulement 
dans le domaine du soufisme, mais également dans 
celui des sciences religieuses, en particulier le hadith, 
le droit et l’exégèse. De plus, et c’est une autre origina-
lité et non des moindres, elle représente la postérité 
d’un couple que la mère, tout autant que le père, a 
contribué à instruire et à former au plan spirituel. 
Aussi Fātima, fille d’Abū ‘Alī al-Daqqāq, le maître de 
Qušayrī, fut-elle désignée comme « fille de maître, 
femme de maître et mère de maîtres » (p. 266). 
L’importance des filles ne se démentira pas par la 
suite dans la famille Qušayrī et permettra de nouer, 
par les mariages, des liens avec les autres grandes 
familles de Nīšāpūr. À l’origine de la fondation de 
cette famille, l’auteur de la fameuse Risāla entretient 
des liens avec le milieu des propriétaires terriens, et 
au-delà avec les structures féodales persanes, mais 
c’est dans la grande métropole de Nīšāpūr et dans 
la madrasa de son beau-père qu’il s’installe et c’est 
elle qui abritera le mausolée de la famille et devien-
dra le lieu à partir duquel rayonnera l’héritage de 
Qušayrī, dont l’une des caractéristiques est, selon 
l’A., « their non-inclusive relationship to the teaching, 
transmission and management of the material and 
immaterial heritage of the master-founding father » 
(p. 298). L’histoire familiale des Qušayrīs, qui ont lié 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 156

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

leur destin à celui de la ville de Nīšāpūr, prendra fin 
avec le saccage de la ville par les Mongols en 618/1221. 
Cet article inclut une bibliographie probablement 
exhaustive sur le sujet.

Le père Alberto Fabio Ambrosio, dans son étude 
intitulée « ‘The Son is the Secret of the Father’ : Rūmī, 
Sultān Veled and the Strategy of Family Feelings » (p. 
308-326), s’intéresse aux relations entre un père et son 
fils, en l’occurrence Ǧalāl al-Dīn al-Rūmī (m. 1273) 
et Sultān Veled (m. 1312), dans l’histoire de l’ordre 
des Derviches tourneurs, en comparant les sources 
hagiographiques persanes et ottomanes. Car, selon 
lui, la relation père-fils est constitutive d’une certaine 
tradition soufie et un symbole spirituel puissant de 
l’autorité religieuse. Il est donc difficile de s’intéresser 
à l’histoire de la confrérie des Mawlawī sans prendre 
en considération la nature des relations familiales 
qui ont contribué à établir l’autorité spirituelle au 
sein de la confrérie. Le matériel hagiographique est 
particulièrement abondant et varié, et présente des 
interprétations divergentes concernant l’histoire de 
la famille du fondateur. Aussi l’A. s’intéresse-t-elle 
à un point particulier : la relation entre Rūmī et 
son fils Sultān Veled, et à la manière dont l’histo-
riographie ottomane, principalement interne à la 
confrérie, a transmis cette relation. La question est 
de savoir si l’image du père et de son fils, telle qu’elle 
fut véhiculée au départ par les sources persanes, a 
été conservée par les auteurs ottomans. À la suite 
d’une enquête minutieuse dans ces deux types de 
sources, l’A. parvient à la conclusion suivante : « The 
Ottoman tradition switched from hagiographical to 
ideological discourse, in term of legitimation and ins-
titutionalization of the tarīqa » (p. 323). Et, selon lui, 
les auteurs ottomans ont perdu l’élément mystique 
lié à l’attachement filial par volonté d’assimiler la 
lignée familiale avec la légitimité de la succession ou, 
dit autrement, le mysticisme d’une sainte famille à 
celui d’un lignage familial.

Avec Michel Boivin, nous changeons d’aire géo-
graphique pour passer au subcontinent indo-pakis-
tanais, plus précisément le Sindh. L’hypothèse de son 
article intitulé « The Saint as Ancestror in some Sufi 
and Ismaili Communities of the Sindhi Area » (p. 327-
341) est que le culte des ancêtres, très marqué dans 
la culture indienne, a été progressivement remplacé 
au xviiie siècle dans les populations musulmanes 
d’origine indienne par celui des Ahl-e bayt (Panjtan 
Pāk) ou du saint soufi (catégorie dans laquelle il inclut 
les imams chiites) comme substitut des ancêtres 
« the focus of devotion shifting from the real family 
to a metaphorical one » (p. 327). Topique qui a déjà 
été étudié pour l’Indonésie. Les sources écrites étant 
rares, l’A. a également recours aux traditions orales et 
à ses propres observations. Le premier obstacle est 

que l’équivalent sindhi de « famille » représente une 
demi-douzaine de termes. L’étude comporte trois 
parties : la première porte sur le culte des ancêtres 
dans l’Asie du Sud au xixe siècle, à partir de sources 
coloniales, la deuxième aborde sa phase de déclin 
et la troisième l’émergence d’un nouveau culte des 
ancêtres, étudié en particulier chez les khojas, chiites 
ismaéliens disciples de Ḥasan ‘Alī Shāh. L’A. aborde 
également certains rituels alimentaires comme la dis-
tribution de nourriture dans les mausolées, qui, tout 
en étant servie aux visiteurs, est offerte pour nourrir 
le saint (ou l’imam qui est symboliquement nourri 
quotidiennement chez les chiites ismaéliens), à la 
place de la nourriture autrefois dévolue aux ancêtres, 
car, « rituals worked like mediation in a confronta-
tion process » (p. 339). Notons en particulier que la 
vénération des saints se fait en tant que saint dans la 
tradition soufie et en même temps comme descen-
dant des imams chiites, le saint soufi étant absorbé 
dans une généalogie imamite.

Manuela Marin, dans son article intitulé « Wo-
men and Kinship in Medieval Moroccan Hagiogra-
phy: a Study of al-Bādisī’s al-Maqsad al-sharīf (Eighth/
Fourteenth Century) » (p. 394-419), s’intéresse aux 
femmes de saints, à travers les sources hagiogra-
phiques de l’Occident musulman médiéval des xiie-
xive siècles, partant du constat que ce type de sources 
offre de nombreuses informations sur les relations 
que le saint entretient avec sa parenté. Son choix 
s’est porté sur un texte hagiographique marocain 
écrit au viiie/xive siècle, et elle en explique la raison. 
Il s’agit du al-Maqsad al-šarīf écrit par ‘Abd al-Ḥaqq 
al-Bādisī (m. après 722/1322-3), un siècle après le 
célèbre al-Tašawwuf ilā riǧāl al-taṣawwuf d’al-Tādilī 
(m. 617/1220-1) afin de le compléter, le premier esti-
mant que le second avait négligé les saints du Rīf, et 
en particulier ceux de Bādis et de sa région dont il est 
lui-même originaire et où il a vécu. Outre que la très 
grande majorité des saints biographiés, 48 au total, 
sont issus de sa ville natale, la caractéristique de son 
ouvrage est : « the decisive importance of kinship and 
family ties in the construction of the saint’s Memory » 
(p. 396). Également, cette construction procède 
presque exclusivement de sources orales, dont les 
transmetteurs et les circonstances de la transmis-
sion sont minutieusement indiqués, ce qui en fait 
un témoignage historiographique remarquable. Si 
aucune femme sainte n’est biographiée, ce qui est 
assez habituel, certaines par contre servent comme 
informatrices de l’auteur, dévoilant ainsi une de leurs 
fonctions de gardiennes de la mémoire familiale et 
des traditions. L’A. analyse plusieurs récits de l’ouvrage 
afin de dégager la place et le rôle des femmes dans 
plusieurs contextes : dans les relations familiales, dans 
la vie quotidienne de Bādis aux côtés de saints, face 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 157

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

aux miracles ou en tant qu’elles se trouvent au centre 
de conflits tribaux ou familiaux. Croiser sainteté et 
contexte historique, comme cela se produit souvent 
dans cet ouvrage, a pour résultat « a wide open win-
dow on the everyday life of common people, their 
anguishes and their hopes » (p. 415) et installe le 
saint comme médiateur dans les conflits familiaux 
et figure centrale dans les relations sociales (p. 412).

L’article de Nelly Amri, intitulé « Portrait d’un 
saint d’Ifrīqīya dans sa famille ou l’épouse comme 
source pour l’hagiographe » (p. 343-393) part du 
constat général pour l’Ifrīqīya que les recueils hagio-
graphiques s’intéressent assez peu à l’intimité du 
saint et à sa vie de famille, celle-ci ne constituant 
qu’un décor attendu servant à le mettre en valeur, 
pour se concentrer sur un ouvrage qui constitue 
un contre-exemple : al-Asrār al-ǧaliyya fī l-manāqib 
al-daḥmāniyya d’al-Dabbāġ (m. 699/1300), l’ouvrage 
rédigé à la gloire du cheikh Abū Yūsuf al-Daḥmānī 
(m. 621/1224) accorde en effet une place importante 
à la famille du saint composée de quatre épouses et 
de quatorze enfants. Sachant que le mimétisme entre 
le saint et la personne du Prophète est un topos de 
la littérature hagiographique, une première question 
est de savoir si les épouses du saint ont une place, 
un statut et un rôle comparables à ceux que la sīra a 
attribués aux « Mères des Croyants ». Ensuite, il faut 
aussi s’interroger sur l’image que l’hagiographe donne 
de la vie intime du saint avec femmes et enfants. L’A. 
s’intéresse ainsi aux récits, relativement nombreux, 
rapportés par ses femmes en les classant selon deux 
registres : les récits bio-hagiographiques d’un côté et, 
de l’autre, les récits hagiologiques. Les femmes appa-
raissent ainsi dépositaires de la mémoire du maître 
au même titre que les disciples et les anecdotes rap-
portées ne présentent pas une différence qualitative 
dans le contenu ou la nature, même si elles dévoilent 
aussi un versant plus intime, celui de la vie privée. 
L’A. étudie également les récits qui montrent le saint 
avec les autres membres de la famille, en tant que fils, 
frère, époux ou père. Et même, la chose est singulière, 
avec sa « compagne spirituelle », une sainte femme 
avec laquelle il a noué des liens très étroits et qui 
bénéficie d’un accès privilégié à l’intimité du maître, 
ce qui élargit la notion de famille et rend ténue la 
frontière entre famille spirituelle et biologique, car 
le cheikh joue aussi un rôle important dans l’édu-
cation spirituelle de sa famille et traite ses disciples 
comme les membres de sa famille biologique. Au 
total, l’A. fournit une documentation consistante 
par le nombre de récits ou d’anecdotes qui sont 
traduits, résumés et commentés. Le tableau qui s’en 
dégage, « reproduit dans une mesure appréciable le 
modèle prophétique » (p. 388). Il fourmille aussi de 
sentiments, ce qui a été peu mis en valeur, jusqu’à 

une date récente, dans la littérature hagiographique. 
Nous avons là un bel exemple de sainteté partagée, 
celle de l’épouse Umm Yūsuf faisant « pratiquement 
corps avec » celle du cheikh. Quant à la présence de 
Umm Yahyā Maryam, sa compagne spirituelle, elle 
montre que « la sainteté apparaît comme la voie 
royale pour une présence, une visibilité sociale et une 
reconnaissance des femmes dans la cité, pour une 
liberté aussi… » (p. 389). La sainteté féminine comme 
mode d’émancipation, un sujet à développer…

Alexandre Papas, dans son article « The Son of 
his Mother: Qalandarī Celibacy and the ‘Destruction’ 
of Family » (p. 420-444) commence par rappeler en 
introduction les positions contrastées des soufis 
de l’époque médiévale par rapport au mariage, aux 
épouses et à la famille. Il note que, dans tous les cas, 
le lien avec l’institution familiale, et en particulier 
avec la mère, est maintenu, comme si la rupture, qui 
devrait être la condition de l’engagement spirituel, 
ne pouvait aller à son terme (p. 423). L’A. s’intéresse 
ensuite aux Qalandars, qui constituent une catégorie 
bien spécifique de soufis et se caractérisent par un 
anticonformisme qui les conduit à rejeter le mariage 
et la vie de famille contraires selon eux à la réalisa-
tion spirituelle. Vie mystique et vie domestique sont 
incompatibles. Cette dernière s’accommode mal du 
vagabondage qui permet de mettre en application un 
couple de termes qui jouit d’une certaine popularité 
parmi les Qalandars : le renoncement et l’isolement 
(terk ū tajrīd / terk ü tecrīd). Certaines branches ont 
carrément interdit le mariage. Tandis que les Bekta-
chis, sorte de progéniture ottomane des Qalandariyya 
Haydariyya, ont des maîtres qui se sont engagés dans 
le célibat. Toutefois, cela ne signifie pas hostilité aux 
parents, et, malgré la radicalité de leur mode de vie, 
les Qalandars ont maintenu des relations serrées avec 
leur origine familiale. Si le père est le plus souvent 
absent dans l’hagiographie des saints qalandars, ce 
n’est pas du tout le cas de la mère qui a une place 
et un rôle important, car sa sagesse lui permet de 
dispenser des conseils judicieux, de transmettre 
un savoir, d’être compréhensive, etc. Dans ce cas 
également, le modèle prophétique fonctionne avec 
les figures d’Amina et d’Halima, mais pas seulement 
pour la naissance. Pour la mort aussi, car la mort de 
la mère est un topos souvent abordé, parfois mis 
en scène comme dans les exemples proposés avec 
les citations (en turc tchaghataï et en traduction 
anglaise) de la poésie d’un Qalandar fameux d’Asie 
centrale Mashrab (1640-1711), tirée du Dīwān-i 
Mashrab, hagiographie qui cite ses poèmes ou dans 
la biographie d’un autre Qalandar, lui aussi poète, 
Zalīlī (m. 1676-1753). Cette perte de la mère, sym-
bolisant la rupture des liens familiaux, transforme le 
Qalandar en orphelin (et renvoie donc à la condition 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 158

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

du Prophète), étape utile pour devenir un authen-
tique derviche. Les Qalandars se distinguent donc 
des soufis sur deux points importants : père, femmes 
et enfants sont totalement absents des biographies 
de saints qalandars, la mère représentant la seule 
présence familiale. Mais cette dernière « serves a sub-
versive and paradoxical purpose by urging her son to 
break off with his family » (p. 441). On comprendra 
la force subversive de la sainteté qalandar, qui passe 
par un double « meutre » symbolique, celui du père 
et de la mère, sainteté qui est incompatible avec le 
système patriarcal (et matriarcal) et conduit à la ruine 
de l’institution familiale. Mais, pour l’A., ce fait « is 
certainly not reductible to a provocative act by dirty 
hashish smokers wearing dreadlocks » (p. 442) ; il 
résulte d’une conscience aiguë, chez le saint qalandar, 
que cette destruction s’est produite « depuis toujours 
déjà » (p. 442).

Jean-Jacques Thibon 
IREMAM – Aix-en-Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Mayeur-Jaouen Catherine, Papas Alexandre (eds): Family Portraits with Saints. Hagiography, Sanctity and Family in the Muslim World., recensé par Jean-
Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

