
	 BCAI 29	 139

III. Histoire

Pouillon François  
et Vatin Jean-Claude (éd.),
�Après l’orientalisme. L’Orient créé par l’Orient.

Paris, IISMM-Kharthala, 2011, 571 p. 
ISBN : 978-2811105433

Les 32 articles réunis dans cet ouvrage font 
suite au colloque tenu en juin 2011 sur le thème : 
« L’orientalisme et après ? Méditations, appropria-
tions, contestations ». Ils ont pour objectif de mettre 
un terme aux débats provoqués par la théorie 
d’Edward Saïd sur l’instrumentalisation de l’Orient 
par l’Occident et qui, selon Saïd, donne au concept 
d’orientalisme une dimension coloniale et impéria-
liste. Refusant d’inscrire la problématique du « Regard 
sur l’Autre » dans un ensemble uniforme, Pouillon 
et Vatin proposent de sortir du cadre de l’Europe 
coloniale des xixe et xxe siècles pour s’inscrire dans 
un cadre plus large incluant l’orientalisme russe, turc, 
voire chinois et japonais.

Ces articles sont répartis autour de quatre 
thèmes dont le premier, « retour sur l’orientalisme », 
marque d’entrée la principale rupture avec Edward 
Saïd : les Orientaux ont joué eux-mêmes un rôle dans 
le discours orientaliste produit par les Occidentaux. 
Ces « passeurs de savoir » ont permis la construction 
d’outils de gouvernance comme le droit musulman 
(Buskens et Dupret) et ont pris part aux débats 
contemporains comme les querelles religieuses 
entre les chrétiens (Heyberger). Les articles suivants 
reviennent sur les approches méthodologiques qui 
ont fortement évolué depuis les années 1960-1970. 
D’une façon globale, le rejet des savoirs occidentaux 
accusés de justifier l’impérialisme se traduit par un 
rejet des méthodes universitaires dans le cadre des 
études coraniques (Zabbal) au profit d’un mélange 
entre arguments scientifiques et éléments rele-
vant plus de la littérature ou de l’art (Zabbal). Cet 
amalgame, dénoncé par Guy Barthélémy au sujet 
d’Edward Saïd, se traduit par la construction d’images 
de l’Orient qui se veulent en réaction des savoirs en 
circulation, mais qui, dans certains cas, diffusent les 
clichés traditionnels de façon encore plus marquée 
que des textes occidentaux (Rhani).

Ces éléments théoriques sont illustrés dans 
les troisième et quatrième chapitres de l’ouvrage, 
« Relectures » et « Patrimonialisations ». Dans les 
« Relectures », les articles mettent en avant les 
Occidentaux dont les textes servent à la construction 
d’un savoir oriental postcolonial. Ils comblent un 
manque méthodologique de Saïd et de ses disciples 
en se penchant sur la réception des œuvres en Orient. 
On constate ainsi que le plus grand anthropologue 
égyptien de la première moitié du xxe siècle a été 

formé dans les universités européennes et qu’il a donc 
travaillé avec des concepts européens (Hopkins). Ces 
élites intellectuelles ne sont pas que des relais de dif-
fusion des savoirs existants, mais sont les acteurs de 
nouvelles interprétations, sans pour autant nier les 
textes sur lesquels ils s’appuient. La traduction per-
met donc à un lectorat arabo-musulman d’accéder 
aux œuvres des orientalistes occidentaux, sans que 
l’on assiste nécessairement à leurs rejets, à l’exception 
des textes religieux (Jacquemond).

Le dernier chapitre, « Patrimonialisations », dé-
fend les mêmes arguments en laissant la place aux ob-
jets tels que les tapis (De Pommereau), la porcelaine 
(Hongrois) ou la peinture (Volait). Loin de rejeter les 
clichés de l’orientalisme tels que l’odalisque (Siblot), 
le public arabo-musulman se montre très réceptif 
d’une production artistique qu’il considère comme 
appartenant à ses traditions, alors qu’elle ne remonte 
parfois qu’au xixe siècle. Le goût de l’exotisme oriental 
semble donc devenu la norme, comme en témoigne 
la réception des Mille et Une nuits, recueil considéré 
comme n’étant de qualité qu’après ses traductions 
en Europe (Larzul). De même, c’est lorsqu’un public 
oriental s’est intéressé à Jean-Léon Gérôme, jugé trop 
académique en Occident, que ses peintures sont 
devenues des objets d’art vendus à plusieurs millions 
d’euros (Volait).

Le deuxième chapitre (« Orient pluriels »), que 
nous présentons volontairement en dernier, est la 
seule partie de l’ouvrage à s’ouvrir sur un Orient qui 
n’est pas uniquement arabo-musulman. On constate 
ainsi que le discours que l’Occident a tenu sur le 
Japon au xixe siècle résulte très peu de spécialistes, 
mais des marchands, collectionneurs ou militaires qui 
ont permis la diffusion de la culture japonaise hors 
de l’archipel (Vatin). Le thème du regard sur l’Autre 
se complexifie lorsqu’il est question de la Chine, dans 
la mesure où les études chinoises différencient l’étude 
de la Chine dans un cadre orientaliste et les études 
nationales, avec le postulat qu’un chercheur étran-
ger ne peut porter le même regard qu’un chercheur 
chinois (Zhang). Dans ce cadre général, les études 
portant sur les minorités sont un point crucial que 
les élites nationales doivent contrôler. Alles pose 
donc la question de la vision que l’on peut avoir des 
minorités dans un orientalisme censé être mondialisé. 
Il ne devient possible d’étudier une minorité qu’à 
condition de respecter les définitions identitaires 
qu’elle reconnaît elle même. L’orientaliste doit donc 
prendre soin de ne pas plaquer ses propres réalités 
sur un monde étranger. Ce n’est qu’à ce titre qu’il ne 
devient possible d’étudier un groupe social autre que 
celui auquel on appartient (Herrenschmidt).

Il faut cependant nuancer cette ouverture dans 
la mesure où, sur les huit articles présents dans ce 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Pouillon François et Vatin Jean-Claude (éd.): Après l’orientalisme. L’Orient créé par l’Orient., recensé par Matthieu Chochoy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 140

III. Histoire

chapitre, trois concernent directement le monde turc 
et un, le monde musulman en Urss. Ces quatre der-
niers articles mettent en avant les intermédiaires de 
l’orientalisme, ces Orientaux dont les textes servent 
à la construction du savoir oriental. Les biographies 
présentées ont pour but d’invalider la vision binaire 
de la théorie saïdienne. Ainsi, l’Urss à l’époque de 
la déstalinisation donne la parole aux élites musul-
manes afin qu’elles produisent un savoir sur l’Islam, 
mais un savoir encadré par le parti (Dudoignon). 
À l’époque kémaliste, la nouvelle République de 
Turquie décrit l’Empire ottoman de façon plus stéréo-
typée que ne le faisaient les orientalistes occidentaux 
(Eldem). Il s’agissait alors de souligner la rupture avec 
l’ancien temps, en reléguant l’Empire à la barbarie 
afin d’inscrire la République dans la modernité occi-
dentale (Szurek).

Ancré ouvertement, mais pas aveuglément, dans 
une défense des œuvres occidentales dont ils sont 
pour la plupart les héritiers, les nombreux auteurs ici 
réunis apportent des réponses à la fois théoriques et 
concrètes aux questions qui secouent le monde de 
l’orientalisme depuis une quarantaine d’années. Une 
ouverture plus large sur le monde extra-méditerra-
néen, bien que souhaitable, aurait pu faire perdre à 
l’ouvrage sa cohérence et son objectif : une réfutation 
en règle des théories d’Edward Saïd et ses prolonge-
ments dans l’historiographie actuelle.

Matthieu Chochoy 
E.P.H.E. - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Pouillon François et Vatin Jean-Claude (éd.): Après l’orientalisme. L’Orient créé par l’Orient., recensé par Matthieu Chochoy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

