
1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 12

Gruber Christiane and Colby Frederick S. (eds),�
The Prophet’s Ascension.  
Cross–Cultural Encounters  
with the Islamic Miʿrāj Tales.

Bloomington et Indianapolis, Indiana 
University Press, 2010, 440 p.,  
24 ill. n.b., 32 ill. coul. 
ISBN : 978-0253353610

La narration de l’ascension au ciel du prophète 
Muḥammad est un exemple très pertinent de la cir-
culation et de la vivace transmission d’un patrimoine 
narratif largement répandu au-delà des frontières 
géographiques et linguistiques. Outre les différentes 
régions du monde musulman, l’histoire était aussi 
bien connue en Europe, où elle circulait sous le titre 
de « Le Livre de l’échelle de Mahomet ». Cet ouvrage 
fut élaboré à partir d’une traduction de l’arabe en 
castillan, faite sur commande du roi Alphonse X de 
Castille (Alphonse le Sage) et retravaillée en latin et 
en ancien français (1). Le livre, à partir du Moyen Âge, 
connut en Europe une grande fortune dont les échos 
retentissent dans la célèbre hypothèse d’Asín Palacios 
sur l’influence de l’eschatologie musulmane sur la 
Divine Comédie de Dante Alighieri. Cette fortune, 
dans et au-delà des pays d’Islam, est sans doute due 
au fait que le thème de l’ascension au ciel est aussi 
un thème polymorphe, qui a servi comme catalyseur 
de différents motifs narratifs et qui a pu prendre les 
formes expressives les plus variées : de la littérature 
aux arts de l’image, en passant par la performance 
rituelle.

Le livre que nous présentons ici est à même 
de mettre en exergue les deux aspects esquissés 
ci-dessus : la capacité de cette narration de dépasser 
les frontières linguistiques et culturelles et, donc, 
de faire l’objet d’une transmission interculturelle 
extraordinaire, ainsi que la capacité d’être reprise et 
reformulée dans les genres littéraires et artistiques les 
plus variés. Le sous-titre de l’ouvrage (Cross-Cultural 
Encounters with the Islamic Miʿrāj Tales) fait déjà 
pressentir au lecteur la richesse et la diversité des 
questions traitées et, en conséquence, des essais 
qui y sont recueillis. Le volume a son origine dans 
deux panels présentés en 2006, lors du colloque 
annuel de la AAR (American Academy of Religion) 
et du MESA (Middle East Study Association), qui 

(1)  Les versions latine et française, avec un résumé de la version 
castillane (perdue), ont été publiées par E. Cerulli, Il «Libro 
della Scala» e la questione delle fonti arabo-spagnole della Divina 
Commedia, Città del Vaticano, 1949 ; voir aussi E. Cerulli, Nuove 
ricerche sul « Libro della Scala» e l’Islam nell’Occidente medievale, 
Città del Vaticano, 1971.

célébraient le dixième anniversaire de la publication 
du fondamental Le Voyage initiatique en terre d’Islam, 
édité par M. A. Amir-Moezzi. Le trait principal de 
ce volume, qui se veut en continuité avec l’ouvrage 
d’Amir-Moezzi, est sans doute l’approche interdisci-
plinaire et interculturelle du thème du miʿrāǧ. Cette 
approche vise à franchir les limites entre genres litté-
raires et formes artistiques ou, pour mieux dire, met 
en exergue la porosité de ces frontières, ainsi que la 
persistance du thème sur un axe chronologique long 
(du ixe siècle à nos jours). Cela est évident aussi dans 
l’apparat iconographique, qui s’étend sur une vaste 
gamme typologique relevant de genres littéraires dif-
férents (catéchisme, apologie/polémique doctrinale, 
narration…) : des miniatures des manuscrits isla-
miques de l’époque timouride à celles des manuscrits 
chrétiens de l’Espagne médiévale, des étiquettes pu-
blicitaires de l’Allemagne du xixe siècle aux peintures 
iraniennes contemporaines. La transmission, les 
développements et les transformations de l’histoire 
de l’ascension au ciel du Prophète dans des contextes 
culturels différents sont bien représentés dans la 
structure tripartite du livre : la première section est 
en fait axée sur la valeur du miʿrāǧ comme texte 
de formation et outil d’activité missionnaire ; la 
deuxième est consacrée à ses adaptations dans des 
contextes littéraires et exotériques divers ; la troisième, 
à l’actualisation du miʿrāǧ dans les rites et la perfor-
mance dramatique. Dans cette tripartition théma-
tique, les divisions usuelles entre langues et régions 
géographiques s’estompent et le résultat donne très 
clairement l’idée de la fluidité qui est intrinsèque au 
passage et à la métamorphose des traditions narra-
tives comme celle du miʿrāǧ. Il s’agit, de ce point de 
vue, d’un choix qui aurait pu être périlleux, mais qui 
réussit en revanche à faire ressortir la difficulté de 
s’en tenir à des frontières linguistiques, culturelles, 
génériques qui se révèlent souvent plus des obstacles 
que des catégories épistémologiques profitables.

Étant dans l’impossibilité de présenter les 
seize contributions dont nous soulignons – sans 
exception − l’excellente qualité, nous nous limiterons 
à résumer les axes thématiques des trois sections. La 
première (« The Formation of Miʿrāj Narratives as 
Missionary Texts ») analyse l’utilisation des narrations 
du miʿrāǧ comme instrument essentiel et point de 
départ pour la construction de l’identité communau-
taire et de ses règles de comportement, pour le débat 
et la polémique intercommunautaire (y compris 
la parodie du miʿrāǧ en clef antimusulmane dans 
l’Espagne médiévale), pour la promotion d’une idéo-
logie orthodoxe (lire : sunnite) de l’islam, ainsi que 
pour l’activité de prosélytisme. Il faut souligner en 
effet que la narration du miʿrāǧ est attestée dans une 
grande variété de langues, qui étaient les langues des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gruber Christiane and Colby Frederick S. (eds): The Prophet’s Ascension. Cross–Cultural Encounters with the Islamic Miʿrāj Tales., recensé par Antonella
Ghersetti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 13

néophytes et des musulmans non arabophones. Les 
essais ici publiés rendent compte de toute la gamme 
de ces différents idiomes : arabe d’abord, mais aussi 
les langues de la communauté musulmane comme 
chaghataï, turc, turc ottoman, persan, grec, bengali. 
L’autre phénomène qui est mis en évidence par les 
différentes parties du volume dans leur globalité 
est l’intégration des éléments culturels locaux de 
l’empire musulman (p. e. les divinités indiennes) 
au sein du noyau narratif arabe, qui était donc un 
modèle idéal pour être adapté aux différentes néces-
sités doctrinales, ainsi qu’à des fins de persuasion. La 
deuxième partie du livre (« The Adaptation of Miʿrāj 
Narratives in Esoteric and Literary Contexts »), tout 
en restant attentive à la fonction prosélytique du 
miʿrāǧ, en analyse les dimensions exotériques et litté-
raires, p. e. dans l’adoption des motifs initiatiques des 
versions adressées aux aspirants mystiques, ou dans 
le passage transgénérique (du religieux-didactique 
au romanesque-lyrique), ou encore dans le passage 
d’une modalité artistique à l’autre, comme p. e. les 
versions lithographiées d’époque qajar, des « graphic 
novels » avant la lettre, qui servaient de catéchisme 
destiné à un public de jeunes. La troisième partie 
enfin (« The Miʿrāj as Performance and Ritual »), la 
plus novatrice dans son approche, est axée sur une 
nouvelle lecture des narrations du miʿrāǧ qui vise 
à en faire ressortir les potentialités dramatiques et 
rituelles. L’actualisation du miʿrāǧ dans le rituel des 
Alevis turcs, ainsi que les choix stylistiques relevant 
de l’écriture théâtrale dans la version timouride, ou 
certains aspects de la version grecque qui laissent 
supposer une récitation à des fins rituelles, bien 
qu’encore à l’état de suggestions, ouvrent des pistes 
de recherches ultérieures sur la dimension drama-
tique de cette narration. Narration par sa nature 
même polymorphe et protéiforme, qui se révèle 
capable – dans ses périples – d’englober de nouveaux 
motifs pour s’adapter à un contexte culturel différent 
ou à de nouvelles nécessités.

Ce volume est riche dans ses contenus scien-
tifiques, ainsi que novateur dans son approche 
interdisciplinaire et transculturelle. Cette richesse 
va aussi de pair avec un apparat iconographique très 
agréable, qui se ressent d’un choix des images d’une 
remarquable cohérence avec les textes, cohérence 
globale réalisée aussi dans l’index et la bibliographie 
unifiée qui closent le volume. Il s’agit, à notre humble 

avis, d’un ouvrage désormais incontournable pour 
les historiens des religions, mais aussi pour les cher-
cheurs qui s’intéressent à la transmission intra- et 
interculturelle des narrations et des motifs, et pour 
ceux intéressés par les dynamiques sociales dans les 
sociétés musulmanes.

Antonella Ghersetti 
Université Ca’ Foscari - Venise

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gruber Christiane and Colby Frederick S. (eds): The Prophet’s Ascension. Cross–Cultural Encounters with the Islamic Miʿrāj Tales., recensé par Antonella
Ghersetti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

