
	 BCAI 29	 105

III. Histoire

Harris Jonathan, Holmes Catherine  
& Russell Eugenia (eds),
�Byzantines, Latins, and Turks  
in the Eastern Mediterranean World after 1150.

Oxford, Oxford University Press  
(Oxford Studies in Byzantium),  
2012, xiii + 378 p.,1 carte, 8 pl. 
ISBN : 978-0199641888

Cet ouvrage ne constitue pas la simple publica-
tion des actes du colloque « Unities and Disunities 
in the Late Medieval Eastern Mediterranean World », 
tenu à l’University College d’Oxford en mars 2005. 
Onze des treize contributions publiées sont des 
versions élargies de certaines des conférences qui 
avaient alors été données, et les deux autres (par 
C. Tyerman et D. Kastristis) ont été rédigées à la 
demande des éditeurs. À l’exception de deux d’entre 
eux (D. Jacoby, Hebrew University of Jerusalem ; 
T. Shawcross, University of Princeton), tous les contri-
buteurs appartiennent à une institution britannique. 
L’ouvrage peut donc être vu comme dénotant l’inté-
rêt que continue à susciter la Méditerranée orientale 
médiévale en Grande-Bretagne. Dans une certaine 
mesure, l’ouvrage ici édité apparaît d’ailleurs comme 
la continuation de celui, au titre très proche, édité 
en 1989 par Benjamin Arbel, Bernard Hamilton et 
David Jacoby, Latins and Greeks in the Eastern Mediter-
ranean World after 1204 (Londres, Frank Cass,1989 / 
Mediterranean Historical Review 1/4, 1989). 

Les treize contributions sont précédées par 
une solide introduction (p. 1-29), sur laquelle nous 
reviendrons, signée par la seule Catherine Holmes. 
Un des trois éditeurs du volume, Eugenia Russell, ne 
livre pas d’article. Elle s’est peut-être concentrée sur le 
travail éditorial, qui désormais incombe presque sys-
tématiquement aux chercheurs eux-mêmes. Toujours 
est-il que l’ouvrage est de belle facture, même s’il pâtit 
de l’absence d’adoption d’une règle claire de trans-
littération de l’arabe vers l’anglais. La majorité des 
contributions s’attachent à l’Empire byzantin, même 
si un effort a été fait pour que la réflexion porte aussi 
sur les territoires dominés par des pouvoirs musul-
mans, et aux États francs de Syrie-Palestine. Elles se 
présentent dans l’ordre suivant : 

–	 Catherine Holmes, « ‘Shared Worlds’: Religious 
Identities – A Question of Evidence », p. 31-59.

–	 Jonathan Shepard, « Imperial Constantinople: 
Relics, Palaiologan Emperors, and the Resilience 
of the Examplary Centre », p. 61-92.

–	 David Jacoby, « The Eastern Mediterranean 
in the Later Middle Ages: An Island Word? », 
p. 93-117.

–	 Jonathan Harris, « Constantinople as City-State, 
c. 1360-1453 », p. 119-140.

–	 Eurydice Georganteli, « Transposed Images: 
Currencies and Legitimacy in the Late Medieval 
Eastern Mediterranean », p. 141-179.

–	 Teresa Shawcross, « Conquest Legitimized: 
The Making of a Byzantine Emperor in Crusader 
Constantinople (1204-1261) », p. 181-220.

–	 Dimitri Kastritsis, « Conquest and Political 
Legitimation in the Early Ottoman Empire », 
p. 221-245.

–	 Christopher Wright, « Byzantine Authority 
and Latin Rule in the Gattilusio Lordships », 
p. 247-263.

–	 Christopher Tyerman, « ‘New Wine in Old 
Skins’? Crusade Literature and Crusading in 
the Eastern Mediterranean in the Later Middle 
Ages », p. 265-289.

–	 David Abulafia, « Aragon versus Turkey – 
Tirant lo Blanc and Mehmed the Conqueror: 
Iberia, the Crusade, and Late Medieval Chivalry », 
p. 291-312.

–	 Robert Irwin, « Palestine in Late Medieval 
Islamic Spirituality and Culture », p. 313-326.

–	 Kate Fleet, « Turks, Mamluks, and Latin Mer-
chants: Commerce, Conflict, and Cooperation in 
the Eastern Mediterranean », p. 327-344.

–	 Judith Ryder, « Byzantium and the West in 
the 1360s: The Kydones Version », p. 345-366.

Comme souvent dans de tels ouvrages collectifs, 
l’unité de réflexion procède d’abord de l’introduction, 
qui constitue aussi, dans une certaine mesure, une 
véritable postface : C. Holmes y propose un bref mais 
dense état des lieux des travaux (essentiellement 
en anglais) sur la Méditerranée orientale médiévale, 
présente la problématique privilégiée, puis s’attache 
à relever, dans chacun des articles, ce qui permet d’y 
répondre et quelles pistes de recherches y émergent. 
Selon C. Holmes, la lecture des contributions doit 
permettre de comprendre si et en quoi la Méditer-
ranée orientale de la fin du Moyen Âge constitue 
« un tout » (a whole). Comme C. Holmes le souligne, 
la question n’est pas neuve. Elle a été posée, concer-
nant l’ensemble de la Méditerranée, par P. Horden et 
N. Purcell, dont le désormais classique The Corrupting 
Sea (1) a eu un grand écho, dès sa parution en 2000 (2). 
La filiation est d’ailleurs assumée par C. Holmes. 
P. Horden et N. Purcell avaient notamment mis en 

(1)  Peregrine Horden et Nicholas Purcell, The Corrupting Sea. 
A Study of Mediterranean History, Oxford, Blackwell, 2000.
(2)  Cf. par exemple Brent D. Shaw, « Challenging Braudel: a New 
Vision of the Mediterranean », Journal of Roman Archaeology 
14/2, 2001, p. 419-453. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Harris Jonathan, Holmes Catherine & Russell Eugenia (eds): Byzantines, Latins, and Turks in the Eastern Mediterranean World after 1150., recensé par
Abbès Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 106

III. Histoire

avant l’idée selon laquelle l’espace méditerranéen est 
fragmenté en de multiples microrégions qui trouvent 
unité et cohérence, dans la très longue durée, dans 
une « connectivité » (connectivity) largement assurée 
par la pratique du cabotage. Latins and Greeks in 
the Eastern Mediterranean… porte la réflexion sur 
une échelle spatio-temporelle plus réduite. La tâche 
n’en est pas pour autant plus aisée. À lire l’ouvrage, 
il apparaît rapidement qu’il est tout aussi difficile de 
circonscrire et définir l’espace (la Méditerranée orien-
tale) et la période (la fin du Moyen Âge) à l’étude.

Il faut dire qu’à première vue, toutes les contri-
butions ne paraissent pas forcément participer de 
l’interrogation dont C. Holmes fait le fil directeur 
de l’ouvrage. Pourtant, à bien y regarder, chacun des 
auteurs apporte des éléments de réponse à cette 
interrogation. 

Sans surprise, l’image qui s’impose d’abord à 
l’esprit est celle d’un espace qui est une « mosaïque 
de toutes les couleurs », selon l’expression popula-
risée par Fernand Braudel, à propos de l’ensemble 
de la Méditerranée (3). Cet ensemble est morcelé. 
Y vivent et y meurent des hommes et des sociétés 
parfois refermés sur eux-mêmes, par nécessité et/ou 
par choix. Les morceaux de ce puzzle ne s’agrègent 
pas forcément les uns aux autres. Les hommes qui y 
vivent ne paraissent d’ailleurs pas vraiment (ou pas 
toujours) se soucier de leurs voisins, et parfois plutôt 
préférer regarder au loin, par exemple, dans le cas 
des habitants du Proche-Orient arabe et musulman, 
vers la Mésopotamie et l’Asie centrale, cet autre 
espace sans « limites scientifiques démontrables » (4). 
L’Orient méditerranéen médiéval paraît alors surtout 
trouver sa singularité dans le regard de l’Autre, en 
particulier de l’Autre occidental qui l’uniformise, fût-
ce en le fantasmant et en le connotant négativement, 
tel l’auteur valencien du Tirant lo Blanc (D. Abulafia) 
qui, il est vrai, s’attache à un espace alors dominé par 
des Turcs impies. 

Pour peu que l’on accepte un temps de consi-
dérer que la Méditerranée orientale de la fin du 
Moyen Âge constitue un espace singulier, il est donc 
plus « inventé (5) » par ceux qui n’y vivent pas que 

(3)  Qui n’en constitue pas moins, à ses yeux, ein Welt für sich, 
« un monde en soi » : Fernand Braudel et al., Les ambitions de 
l’histoire, Paris, De Fallois, 1997, p. 377.
(4)  Frantz Grenet, Recentrer l’Asie centrale, Paris, Collège de 
France-Fayard (Leçons inaugurales du Collège de France), 2014.
(5)  Pour reprendre un mot désormais communément utilisé par 
les géographes, à propos de la Méditerranée, cf. Marie-Noëlle 
Bourguet et al. (dir.), L’invention scientifique de la Méditerranée. 
Égypte, Morée, Algérie, Paris, Éditions de l’EHESS, 1977 ; Jean-
Baptiste Arrault, « À propos du concept de Méditerranée. Expé-
rience géographique du monde et mondialisation », Cybergeo: 
European Journal of Geography [En ligne], Épistémologie, 

perçu comme tel par ses habitants. Dès lors, on ne 
s’étonnera pas de constater que chacun des auteurs 
de Byzantines, Latins, and Turks… l’appréhende en 
fonction de sa documentation et des questions qu’il 
se pose. Par la force des choses, certains pénètrent 
loin à l’intérieur des terres – jusqu’en Géorgie, dans le 
cas d’E. Georgantelli. D’autres, au contraire, centrent 
leur analyse sur des territoires plus restreints – la mer 
Égée, pour ce qui est de D. Jacoby. Ce dernier s’attache 
à remettre en cause le concept de « monde des îles » 
désormais régulièrement invoqué par les historiens. 
Selon lui, les îles de la mer Égée n’ont pas d’existence 
en soi (cf. en particulier p. 93-94, 112). Plus qu’à 
leurs caractéristiques physiques, c’est aux hommes 
et à leur activité qu’elles doivent d’être connectées 
et ainsi exister.

Ces hommes viennent d’horizons divers. Ils 
créent parfois des régimes politiques que l’on peut 
être tenté de voir comme originaux, et qu’il faut 
prendre garde à appréhender dans toute leur com-
plexité (D. Kastristis, à propos de l’Empire ottoman). 
L’énergie de ces hommes, tout comme leur souplesse 
frappent l’esprit. Elles leur permettent de capter 
et/ou d’assurer le développement économique 
(D. Jacoby), dans la durée, de régions pourtant objets 
de convoitise et/ou dévastées par la guerre (D. Abu-
lafia ; D. Kastristis ; K. Fleet ; C. Tyerman). Ils créent 
des réseaux dont il serait intéressant de savoir dans 
quelle mesure ils s’inscrivent ou non dans le cadre 
de la Méditerranée orientale. Dans tous les cas, ils 
ne paraissent pas réellement porteurs, dans la durée, 
d’identités exclusives. Lorsqu’elles sont analysées ou 
évoquées, par C. Holmes, R. Irwin ou J. Ryder, les 
identités religieuses y apparaissent ainsi mouvantes, 
et beaucoup moins exclusives que les discours des 
juristes et des théologiens le laissent penser. L’interac-
tion entre les communautés religieuses, récemment 
soulignée par Giuseppe Cecere, Mireille Loubet et 
Samuela Pagani à propos du Proche-Orient musul-
man6, émerge dès que les discours exclusifs sont 
confrontés aux « expériences de vie » (C. Holmes).

La figure de Byzance, « cité-État » embryonnaire 
au passé glorieux, lors de sa chute (J. Harris), apparaît 
aussi comme un référent culturel très présent, dans 
l’ensemble du volume. C’est bien à Byzance et à ses 
empereurs qu’après 1204, les nouveaux maîtres 
latins de l’empire se réfèrent (T. Shawcross). Ce sont 
les motifs visuels byzantins qui sont diffusés par les 

Histoire de la Géographie, Didactique, document 332, mis en 
ligne le 03 janvier 2006. URL : http://cybergeo.revues.org/13093 ; 
DOI : 10.4000/cybergeo.13093. 
(6)  Giuseppe Cecere, Mireille Loubet et Samuela Pagani (éd.), 
Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes dans l’Égypte 
médiévale, viie-xve siècles, Le Caire, IFAO, 2014.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Harris Jonathan, Holmes Catherine & Russell Eugenia (eds): Byzantines, Latins, and Turks in the Eastern Mediterranean World after 1150., recensé par
Abbès Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 107

III. Histoire

dynasties qui s’imposent en Anatolie, en Syrie-Pales-
tine et en Égypte, du xie au xve siècle (E. Georganteli). 
E. Georganteli s’appuie sur différents types de sources, 
textuelles et iconographiques, afin de mettre en 
lumière la pluralité des références culturelles aux-
quelles les souverains font appel pour légitimer leur 
pouvoir. Les monnaies (byzantines, danishmandites, 
artuqides, seljukides en Rūm (7), latines d’Antioche, 
ayyoubides…) qu’elle utilise sont parmi les sources 
les plus révélatrices de cette pluralité ; il est dès lors 
regrettable de constater que l’analyse des monnaies 
arabes pâtit de translittérations incohérentes et de 
traductions parfois défaillantes (8). 

Ainsi que le rappellent justement E. Georganteli, 
D. Kastristis, ou C. Wright, les dynasties qui s’imposent 
dans la Méditerranée orientale doivent tenir compte, 
pour « légitimer leur gouvernement », de « l’héritage 
byzantin » (C. Wright, p. 247), mais aussi d’autres tra-
ditions, issues « d’Iran, d’Asie centrale » (D. Kastristis, 
p. 242), etc. Le poids de ces traditions peut être mesuré 
dans la très longue durée, dont on se surprend parfois 
à regretter qu’elle n’ait pas été plus souvent sollicitée 
par les auteurs. Par exemple, à la fin du Moyen Âge, 
il y avait longtemps que les motifs visuels byzantins 
s’étaient diffusés dans l’ensemble de la Méditerranée 
orientale, en concurrence avec d’autres motifs, issus 
notamment d’Iran, etc. L’intégration de ces motifs 
permet aux différents pouvoirs qui s’y succèdent 
de créer leurs propres modèles de représentation/
d’autoreprésentation, qui me semblent presque 
systématiquement témoigner d’une identité mêlée, 
même dans le cas des souverains des États latins de 
Terre sainte, où la double appartenance à l’Orient et à 
l’Occident est largement assumée (9) – ce qui explique 

(7)  Plutôt que « de Rūm », ainsi que le rappelait Claude Cahen 
dans La Turquie pré-ottomane, Istanbul, Divit Matbaacilik ve 
Yayincilik A. Ş., 1( 1995re impression Istanbul, IFEA, 1988), p. 178, 
note 170. 
(8)  Cf. à titre d’exemple (je reprends la translittération de 
l’Auteur) : « Catalogue », p. 168, n°10, « Copper dirham of Al-Nasir 
Salah ad-Din Yusuf I (Saladin), ah 567-89, ad 1171-93 », où 
al-Nāṣir est alternativement translittéré al-Nasir ou al-nāsir (sic), 
ou la date 586 H. « sene sitte semanīn wa khamsami’a » (sic). Amīr 
al-mu’minīn est traduit « the King of all-Muslims » (sic). Autre 
exemple, p. 186 (n°4b, « Copper dirham of Qutb al-Din II-Ghazi 
II, Artuqid ruler of Mardin (ah 80-572, ad 1176-84), mint of 
Diyarbakir ») al-‘Ādil est écrit al-cādil, « Malik al-umarā’ » traduit 
« King of all Kings ». Pourtant, au début de son article (note 1, 
p. 140), E. Georganteli remercie différents collègues « for their 
advice and help with translations and transliterations of Arabic 
inscriptions ». 
(9)  Sur cette question qui a fait tant débat, voir, récent, Émilie 
Maraszak, « Entre Orient et Occident, les manuscrits enluminés 
de Terre sainte. L’exemple des manuscrits de l’Histoire Ancienne 
jusqu’à César, Saint-Jean d’Acre, 1260-1291 », Mélanges de l’École 
française de Rome. Moyen Âge 126-2, 2014. URL : http://mefrm.
revues.org/2254.

en partie les attaques violentes dont les Latins dits 
d’Orient font régulièrement l’objet, à partir de la 
deuxième moitié du xiie siècle. 

C’est là l’un des principaux enseignements de cet 
ouvrage : qu’on la voie ou non comme un « tout » ou 
une « région cohérente », la Méditerranée orientale 
de la fin du Moyen Âge est un carrefour. Cet ensemble 
mal défini, ce sous-espace, est avant tout une terre 
de rencontres et de conflits (ces termes pouvant être 
vus comme synonymes) et d’interaction culturelle, à 
la frontière entre deux Méditerranée, l’une orientale 
ou tournée vers l’Orient (Perse, etc.), l’autre occi-
dentale et à l’héritage romano-byzantin marqué (10). 
Les hommes et les communautés qui s’y installent, 
y commercent et/ou s’y affrontent y apparaissent 
souvent guidés par un irrépressible besoin de s’y 
intégrer et de faire leurs les habitudes de vie de ceux 
qu’ils y côtoient. En cela, la Méditerranée orientale de 
la fin du Moyen Âge se distingue-t-elle d’autres sous-
espaces ? Les études comparatives, que C. Holmes 
(cf. p. 22) appelle de ses vœux, et dont Denise Aigle 
a récemment montré combien elles peuvent être 
fécondes (11), permettront peut-être de concrétiser 
ces approches comparatives.

Byzantines, Latins, and Turks in the. Eastern 
Mediterranean World after 1150 est donc un ouvrage 
riche et utile, finalement à l’image de l’espace et de 
l’époque qu’il s’attache à décrypter : un lieu d’abord 
un peu flou, dont nous avons peine à déceler les 
contours, mais qui, à force d’écarquiller les yeux, 
prend la forme d’un tout complexe, celle que les 
éditeurs ont souhaité lui donner.

Abbès Zouache 
CNRS - Lyon

(10)  Thierry Bianquis, « Méditerranée arabe, Asie musulmane, 
où passe la frontière », Cemoti 22, 1996. URL : http://cemoti.
revues.org/134. 
(11)  Cf. Denise Aigle (dir.), Les autorités religieuses entre cha-
risme et hiérarchies. Approches comparatives, Turnhout, Brepols, 
2011. Voir en particulier, par D. Aigle, l’introduction, p. 9-16, et 
« Les détenteurs de l’autorité religieuse. Islams, christianismes 
et religions asiatiques. Comparer l’incomparable ? », p. 239-272. 
Cet ouvrage fait l’objet d’une recension par Sylvie Denoix dans 
la présente livraison du BCAI.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Harris Jonathan, Holmes Catherine & Russell Eugenia (eds): Byzantines, Latins, and Turks in the Eastern Mediterranean World after 1150., recensé par
Abbès Zouache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

