| Il. HisTOIRE |

GEORGEON Frangois et HITzeL Frédéric (éd.),
Les Ottomans et le temps.

Leyde-Boston, Brill (The Ottoman Empire and
its Heritage, 49), 2012, x1 + 387 p.
ISBN: 978-9004211322

«Le plus secret, le plus déterminant des éléments
qui ont contribué a transformer Istanbul et a jeter ses
habitants dans la confusion, ce fut I'intrusion dans nos
vies de I'heure occidentale [...]. Dans ce pays, avant
qu'il ne s'accoutume a I'horloge occidentale, nul ne
connaissait le «jour » de vingt-quatre heures, ce
monstre énorme, aux extrémités noires de I'obscurité
des nuits [...]. Nous avions une journée de douze
heures, facile a vivre, légeére, breve, qui commencgait
avec la lumiére et sachevait avec la lumieére ». Cette
citation du poete et écrivain Ahmet Hasim, mort
en 1933, clot l'ouvrage collectif que F. Georgeon et
F. Hitzel ont consacré au théme «Les Ottomans et
le temps ». Un séminaire « Etat et société 2 la fin de
I'Empire ottoman », tenu en 2003-2004 a I'E.H.E.S.S, a
heureusement abouti a cette publication qui a requis
la participation de quinze auteurs. Inscrit dans la
lignée des travaux de Louis Bazin et de sa recherche
sur « Les calendriers turcs anciens et médiévaux », le
livre ouvre de riches perspectives de recherches. Les
points de vue des différents contributeurs sarticulent
et se complétent pour structurer une vision a la fois
pragmatique et abstraite de cette notion du temps
et prendre en compte la dimension spirituelle et
religieuse omniprésente dans cet empire.

Louvrage est composé de quatre parties qui
donnent une idée de I'ampleur du sujet: « Prendre
la mesure du temps », « Temps et temporalités »,
« Temps modernes, version ottomane » et « Le temps
de 'Empire sous la République turque ». L'attention
du lecteur non ottomanisant est attirée par plusieurs
themes: le réle joué par la maison d'imprimerie
Miiteferrika tel qu'il apparait tout au long de l'ou-
vrage semble démesuré, mais il est vrai qu'imprimer

- passer de |'écriture arabe, un acte sacré, a l'imprime-
rie - est un seuil important a franchir et qui frappe
les esprits. Autre theme récurrent: 'engouement des
monarques, par ailleurs passionnés d’art militaire
et de machines de guerre, pour les instruments de
précision. Ces princes emploient des hommes d'ima-
gination pour mettre au point les instruments, parfois
utilisés de maniere déraisonnable et la mesure du
temps devient l'affaire de plusieurs corps de métiers
qui lui consacrent leur activité. On peut s‘étonner de
la diversité des objets qui servent a évaluer le temps
tel qu'il est percu dans les différentes strates de la
population et le large éventail de leurs utilisateurs.

En revanche, malgré le golt des princes pour les
|

belles et grandes horloges, on voit dans l'ouvrage
que le passage a l'installation d’horloges publiques
restera longtemps inutile, 'appel a la priére suffisant
a rythmer publiquement la journée.

Les auteurs abordent ainsi différents aspects de
la notion de temps dans 'Empire ottoman pendant
les six siecles de son existence et donnent une idée
de Iétendue de cet empire et de la diversité de sa
population, du poids de la religion et de la prise en
compte des croyances héritées comme de l'attrait
pour ce qui vient d'Occident.

Pour le non spécialiste, la longue synthese
présentée par Johann Strauss dans « Kuriin-i vusta:
“La découverte du Moyen Age par les Ottomans »
(p. 205-240) est précieuse. L'auteur esquisse un
large panorama de la maniere dont le temps était
découpé en grandes périodes par les historiographes
ottomans. Il retrouve I'histoire du monde ancien tel
qu'il se reflete dans la tradition coranique ou biblique
et de l'espace qu'y occupe le monde musulman. Il
voit que la découverte des Croisades — et I'énoncé
de I'événement avec les mots qui s’y rapportent et
qui ont été forgés: kruvasad et ahl-i salib - vient
combler ce que I'on considere alors comme une
«lacune » — vis-a-vis du monde occidental. Il pose
que « cest I'intérét général des Turcs ottomans pour
I'Occident qui est a l'origine de leur familiarisation
avec le Moyen Age » depuis Hayrullah Efendi qui
en introduit le concept dans la seconde moitié du
X1x¢ siecle. Il mentionne les histoires universelles
familieres aux Ottomans — mais qui sont démodées
et supplantées par les « histoires générales ». Puis, se
référant aux écrits en langue arabe d’lbn Khaldoun,
né a Tunis et mort au tout début du xve siecle et
a Katib Celebi, qui vit dans 'Empire ottoman au
xVvii€ siecle, il distingue plusieurs périodes: premiers
siecles, de la création du prophéte Adam jusqu’au
vesiecle apres la naissance de Jésus-Christ, puis les
siecles moyens jusqu’au xve siécle, enfin les derniers
qui vont du xv®au xix¢ siecle ot il vit. Cette nouvelle
division du temps devait étre entérinée par I'Acadé-
mie ottomane fondée en 1851 qui proposa toutefois
une autre division en quatre « périodes » (p.218):
1. du début de la création jusqu’au prophete Moise,
2. de Moise au prophéte Muhammad, 3. de I'hégire a
'avenement des Ottomans, 4. des Ottomans jusqu’a
«nos jours ». Le souhait de construire une périodi-
sation fait flores, et par la suite — en 1863 — Ahmed
Vefik se réfere encore a I'hégire et veut ignorer le
Moyen Age. Il reconnait les « temps anciens » jusqu’a
I'hégire, suivis des « temps modernes » et, en paralléle
avec le développement d'un étre humain: jeunesse,
croissance, équilibre, déclin, tout cela avant la période
ottomane et les temps modernes au I1x¢/xve siecle.

Les dates qu'il retient comme essentielles: I'invention
|

BCAI 29 S7

BCAI 29 (2014) Georgeon Francois et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

de lI'imprimerie par Miiteferrika - déja magnifiée par
Hayrullah Efendi - c'est 'imprimeur Miiteferrika qui
en 1733 imprima les tables chronologiques de Katib
Celebi, la prise de Constantinople, la découverte du
Nouveau Monde par Christophe Colomb. La aussi,
une hiérarchie, qui reflete, comme le met en valeur
J. Strauss, I'influence d’Ibn Khaldoun et de Katib
Celebi (p. 217). Puis ce sont les siecles comptés a
partir de I'hégire, qui sont considérés comme des
unités de temps. Il faut remarquer que des historiens
arabes de la période mamelouke précédant I'époque
ottomane, notamment al-Dahabi, al-Safadi ou Ibn
Hagar al-‘Asqalani, avaient commencé a classer les
biographies par siecle. Le siecle était donc déja appa-
ru des cette époque comme une unité digne d’intérét.
Limportance accordée a I'imprimerie est aussi mise
en valeur par Ozgiir Tiiresay, auteur de «Le temps
des almanachs ottomans: usage des calendriers et
temps de I'histoire (1873-1914) » (p. 129-157), une
contribution qui concerne surtout la période a par-
tir de laquelle les imprimeries ottomanes publient
journaux, périodiques et revues. |l voit dans le succes
des publications d’almanachs une maniere d'‘échap-
per a la censure et de diffuser largement un esprit
d’encyclopédisme dont raffolent les élites ottomanes.
Lexemple de la diversité des calendriers illustre bien
ce désir de placer 'Empire ottoman au carrefour des
différents courants de pensée, avec une ouverture sur
le monde financier et aussi la possibilité de donner
la prééminence au calendrier islamique comme de
faire état d’'une «architecture temporelle hybride »
qui témoigna de la richesse des influences et de la
capacité de réception de ces grands courants de la
pensée engendrés, entre autres, par la confrontation
avec 'Occident.

Les facteurs naturels liés a la géographie, au
climat, aux rythmes de la vie ainsi que I'importance
accordée a la vitesse de la transmission, occupent une
large place dans « 'homme d’Etat ottoman, maitre
du temps:la crise de 1566 » (p. 77-98). Nicolas Vatin
traite de I'usage politique du temps a court terme en
partant de la crise que les Ottomans eurent a gérer a
la mort de Soliman le Magnifique dont ils devaient
assurer la succession sans laisser le temps et le pouvoir
leur échapper. L'événement essentiel que constitue
alors la mort du sultan est un theme dont il a large-
ment développé I'importance, avec Gilles Veinstein,
dans Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts, dépositions
et avénements des sultans ottomans, XIve-xix¢ siécle.

Toujours dans la veine du temps lié a la période
de regne des sultans, Nikos Sigalas propose « Des
histoires de sultans a I'histoire de I'Etat (xvie-
XVIi® siecles) ». [l mene ainsi une enquéte sur le temps
du pouvoir ottoman (p. 99-127) et il analyse la notion

d’histoire (tarih) et celle de devlet (dawla en arabe)
|

qu'il définit comme I'histoire d’un sultan particulier,
en regard des tevdrih qui regrouperaient I'histoire de
plusieurs sultans, une notion qui se rapprocherait
de la définition occidentale qui recouvre la notion
d’Etat. Il dit ainsi (p. 113) que la notion du « temps
qui passe » est une chose «sans précédent pour les
chroniques d’avant le xvii® siecle », ou encore que
I'expression « notre temps » est nouvelle et implique
la notion de communauté a laquelle appartient le
temps qui n'était auparavant que celui d’'un sultan, tel
«le temps du sultan Selim », ou « du sultan Murad ».
Nous ajouterons a ce propos que les sources arabes
- ouvrages biographiques et chroniques - écrites au
cours de la période pré-ottomane font, dans leur titre
comme dans leur contenu, largement référence au
temps, le fragmentent, on I'a dit plus haut, par siecle,
ou encore par décennie comme l'a fait notamment
I'historien syrien al-Dahabi dans la premiere moitié
du xve siecle. Les historiens qui vivaient a I'époque
mamelouke recensaient ainsi l'espace du dadr al-islam
- les terres régies par la loi de l'islam - une fagon de
retracer les voies de la transmission du savoir depuis
les origines, mais surtout, face a une oligarchie étran-
geére au pouvoir, de recenser étendue de leur empire
et d’affirmer son existence et son unité.

Le temps est differemment appréhendé tel qu'il
est percu dans deux villes de 'Empire - Smyrne et
Bitola, jadis Monastir - qui abritent des populations
diverses. L3, le rythme varie au gré de la configuration
méme de ces villes, en fonction des métiers exercés
dans les différentes couches de la population - mais
bien s(ir aussi des religions qui y sont pratiquées
avec leurs fétes et les rites propres a chaque com-
munauté - par Bernard Lory et Hervé Georgelin dans
« Les temps entrelacés de deux villes pluricommunau-
taires: Smyrne et Monastir » (p. 173-201). Cependant,
au large des cotes, le territoire de I'ile de Chypre est
le champ « provincial » a la fois imité et ouvert sur
le monde dans lequel Marc Aymes explore le temps,
ou il releve I'importance du rythme des correspon-
dances consulaires qui relient I'lle a sa lointaine et
proche a la fois administration, avec les inévitables et
importants « retards » qui ponctuent et dérangent le
déroulement du temps, ainsi qu'on le découvre avec
curiosité dans « A I'heure de la province: querelles
de clocher et rythmiques d’empire » (p. 159-171).
Abordant les temps modernes dans « Temps de la ré-
forme, réforme du temps. Les avatars de I'heure et du
calendrier a la fin de 'empire ottoman » (p. 241-279),
Francois Georgeon voit le passage d'une obéissance
au temps a une discipline du temps et dans la réforme
des Tanzimat (1839-1876) un processus de centrali-
sation du pouvoir. Ce mouvement se met en marche,
alors que le monde rural est encore étroitement lié a
celui de la grande ville de Constantinople, alors que

BCAI 29 98
BCAI 29 (2014) Georgeon Francois et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

différents calendriers coexistent, que les montres ne
marquent pas toutes la méme heure, que les horaires
des employés de bureau restent flous, que les fétes
des différentes communautés désorganisent la vie
publique, enfin que la mise en place du télégraphe
avec sa rapidité bouscule la notion que l'on avait de
l'espace et des distances, autant de domaines qui
seront réformés par les hommes d’Etat eux-mémes.

C'est une toute autre perception du temps que
Jérome Cler propose dans « Temps vécu et temps
musical en milieu yériik de Turquie méridionale »
(p. 343-369). En sa qualité de musicologue, il a
interrogé les descendants de ceux qui effectuaient
de grandes transhumances dans les villages de
montagne du Taurus occidental, dans cet univers
ol le temps est lié aux nombres — telle 'importance
des 40 et des 39 — ou encore du chiffre 9, et surtout
de la superposition des calendriers. La quéte du
matériel onomastique est riche: par le fait, notam-
ment, que les généalogies ne remontent pas au-dela
de la troisieme génération et que les noms de lieux
changent suivant les périodes. Le phénomeéne se
reflete dans le répertoire musical, et aussi du fait que
les différentes générations des descendants de ces
anciens nomades ont une maniére singuliére de se
désigner eux-mémes en référence aux événements
dont ils ont été témoins ou a l'état du monde tel
qu'ils I'ont connu. Continuité brisée par ces change-
ments de noms, le temps se déroule d’'une maniere
délibérément irréguliere, les événements joyeux étant
comme improvisés a des dates non fixes. Le profond
désarroi qui saisit en revanche les générations des
grands-parents témoins de la dispersion du temps et
devant «le morcellement inquiétant des structures
sociales et familiales » rejaillit sur leur conception
d’'un temps qui n'est finalement « ni institutionnalisé
ni joyeusement irrégulier ».

Dans «Le temps de Iécole, le temps a I'école »
(p- 327-317), Gulsiin Guvenli fait d'entrée de jeu la
distinction entre le rythme des jours et des heures
dans le systeme éducatif et celui impulsé par le rituel
religieux. Elle note l'introduction d’une nouvelle
conception du temps au xix® siecle par le biais des
systemes d'enseignement, certains établissements
prenant en compte la coexistence de différentes
religions. Cet enseignement est aussi prodigué dans
les écoles militaires, avec ce rythme de temps nou-
veau. Avner Wishnitzer, auteur de « With the Preci-
sion of a Watch? Time Organization in the Ottoman
Army, 1826-1918 » (p. 281-315), aborde la question
du temps dans les corps d'armées. Il est intéressant
de voir de quelle facon le rythme des prieres struc-
ture toujours les jours et les nuits, tandis que l'on
impose aux soldats différentes maniéres de se repé-

rer dans le temps, une discipline qui gouverne aussi
|

bien les heures, ou plutot les minutes, a consacrer
au sommeil que le temps nécessaire pour parcourir
une distance définie. Lauteur observe aussi de quelle
facon les armées ottomanes modernes qui sont en
possession d’armes légeres - et qui different des
corps de janissaires jadis victorieux sur les champs de
bataille contre I'Occident - ont été astreintes, pour
affronter des armées européennes qui ont leur propre
tactique, de se donner une discipline adaptée, ou la
maitrise du temps joue son réle. Il s’agit en effet de
coordonner l'action de combattants, une discipline
pour les soldats, mais aussi pour les chefs militaires
qui se confirment ainsi dans leur role de meneurs
d’hommes.

«Prendre la mesure du temps » constitue
l'intitulé de la premiere partie de l'ouvrage: le lec-
teur y découvre la fascination des Ottomans pour
les clepsydres, horloges, tours d’horloges et autres
instruments d’astrologie qui sont présentés dans leur
diversité. On y retrouve la description et les fonctions
des instruments inventés par les hommes pour non
seulement mesurer le temps, mais pour régir la vie
quotidienne en référence aux étoiles, aux saisons, a
la religion. Dans « De la clepsydre a I'horloge. Lart de
mesurer le temps dans I'Empire ottoman » (p. 13-37),
Frédéric Hitzel dit a la fois le go(it esthétique, du bel
objet fabriqué sous les directives d'ouvriers horlogers
venus de Suisse, une collaboration encouragée par
les ambassadeurs occidentaux. Il note la réticence
des autorités religieuses qui souhaitent conserver la
référence aux journées rythmées par les prieres et
s'opposent a ce que les horloges sonnent. Enfin, il
faut passer outre le titre sévere de la contribution
de Klaus Kreiser, « Les tours d’horloge ottomanes:
inventaire préliminaire et remarques générales »
(p- 61-74) pour en apprécier la qualité de I'analyse.
On y trouve en effet, en sus de la liste de cent tours
d’horloges avec le nom de leur donateur et leur date
de construction, les éléments pour une histoire de
ces horloges publiques, tout d’abord considérées
comme de bons substituts aux cadrans solaires et
aux astrolabes utiles aux muezzins qui appellent a
la priere, horloges qui furent diversement accueillies
dans les différentes provinces de 'lEmpire.

Gilgin Tunah Kog a eu accés a des documents
qui relatent l'activité quotidienne d’un astrologue
jusqu’au milieu du xix® siecle dans « An Ottoman
Astrologer at Work: Sadullah el-Ankaravi and the
Everyday Practice of ilm-i niiciim » (p. 39-59). Etre
astrologue a la cour, cest avoir un poste officiel, fonc-
tion que l'on peut cumuler avec une autre plus tradi-
tionnelle, élaborer le calendrier personnel du sultan
en place, mais aussi consulter les astres sur le montant
de son propre salaire. Lauteure décrit avec acuité et

une profusion de références ceux qui entretiennent
|

BCAI 29 99

BCAI 29 (2014) Georgeon Francois et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

ainsi des relations privilégiées a la fois avec le pouvoir
et avec le cielau moyen de la divination et de I'analyse
des réves. Importance des horloges dans les réves et
dans les souvenirs d'enfance encore dans le texte de
Timour Muhidine qui évoque, dans « A la recherche
du temps ottoman. Nostalgie et modernité chez
quelques écrivains turcs du milieu du xx¢ siecle »
(p. 331-342), la mélancolie du temps qui passe et le
regret de époque magnifique de 'Empire. Il nous fait
connaitre une littérature saisie de cette impression,
des ouvrages de prose et de poésie dont les titres,
depuis le roman prosaiquement intitulé Le coucou
jusqu’a l'ouvrage quasi-borgésien Llnstitut de remise
d I'heure des montres et des pendules, annoncent des
textes lourds de mystere.

Par la diversité et I'unité des sujets abordés, ce
livre collectif ouvre sur les différents aspects du pou-
voir et de la vie quotidienne dans différentes couches
de la société, comme sur les courants de pensée a
I'époque ottomane. Si I'Etat, ouvert sur I'Occident,
adopte avec curiosité une nouvelle fagon d'évaluer et
de mesurer le temps, la tradition populaire comme
les théoriciens du temps, les romanciers et les
poétes ancrent I'Etat ottoman dans une continuité
historique.

Jacqueline Sublet
CNRS - Paris

BCAI 29 100

BCAI 29 (2014) Georgeon Francois et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

