
	 BCAI 29	 97

III. Histoire

Georgeon François et Hitzel Frédéric (éd.), 
�Les Ottomans et le temps.

Leyde-Boston, Brill (The Ottoman Empire and 
its Heritage, 49), 2012, xi + 387 p. 
ISBN : 978-9004211322

« Le plus secret, le plus déterminant des éléments 
qui ont contribué à transformer Istanbul et à jeter ses 
habitants dans la confusion, ce fut l’intrusion dans nos 
vies de l’heure occidentale […]. Dans ce pays, avant 
qu’il ne s’accoutume à l’horloge occidentale, nul ne 
connaissait le « jour » de vingt-quatre heures, ce 
monstre énorme, aux extrémités noires de l’obscurité 
des nuits […]. Nous avions une journée de douze 
heures, facile à vivre, légère, brève, qui commençait 
avec la lumière et s’achevait avec la lumière ». Cette 
citation du poète et écrivain Ahmet Hâşim, mort 
en 1933, clôt l’ouvrage collectif que F. Georgeon et 
F. Hitzel ont consacré au thème « Les Ottomans et 
le temps ». Un séminaire « État et société à la fin de 
l’Empire ottoman », tenu en 2003-2004 à l’E.H.E.S.S., a 
heureusement abouti à cette publication qui a requis 
la participation de quinze auteurs. Inscrit dans la 
lignée des travaux de Louis Bazin et de sa recherche 
sur « Les calendriers turcs anciens et médiévaux », le 
livre ouvre de riches perspectives de recherches. Les 
points de vue des différents contributeurs s’articulent 
et se complètent pour structurer une vision à la fois 
pragmatique et abstraite de cette notion du temps 
et prendre en compte la dimension spirituelle et 
religieuse omniprésente dans cet empire.

L’ouvrage est composé de quatre parties qui 
donnent une idée de l’ampleur du sujet : « Prendre 
la mesure du temps », « Temps et temporalités », 
« Temps modernes, version ottomane » et « Le temps 
de l’Empire sous la République turque ». L’attention 
du lecteur non ottomanisant est attirée par plusieurs 
thèmes : le rôle joué par la maison d’imprimerie 
Müteferrika tel qu’il apparaît tout au long de l’ou-
vrage semble démesuré, mais il est vrai qu’imprimer 

‒ passer de l’écriture arabe, un acte sacré, à l’imprime-
rie ‒ est un seuil important à franchir et qui frappe 
les esprits. Autre thème récurrent : l’engouement des 
monarques, par ailleurs passionnés d’art militaire 
et de machines de guerre, pour les instruments de 
précision. Ces princes emploient des hommes d’ima-
gination pour mettre au point les instruments, parfois 
utilisés de manière déraisonnable et la mesure du 
temps devient l’affaire de plusieurs corps de métiers 
qui lui consacrent leur activité. On peut s’étonner de 
la diversité des objets qui servent à évaluer le temps 
tel qu’il est perçu dans les différentes strates de la 
population et le large éventail de leurs utilisateurs. 
En revanche, malgré le goût des princes pour les 

belles et grandes horloges, on voit dans l’ouvrage 
que le passage à l’installation d’horloges publiques 
restera longtemps inutile, l’appel à la prière suffisant 
à rythmer publiquement la journée.

Les auteurs abordent ainsi différents aspects de 
la notion de temps dans l’Empire ottoman pendant 
les six siècles de son existence et donnent une idée 
de l’étendue de cet empire et de la diversité de sa 
population, du poids de la religion et de la prise en 
compte des croyances héritées comme de l’attrait 
pour ce qui vient d’Occident.

Pour le non spécialiste, la longue synthèse 
présentée par Johann Strauss dans « Kurûn-i vusta : 

“La découverte du Moyen Âge par les Ottomans » 
(p. 205-240) est précieuse. L’auteur esquisse un 
large panorama de la manière dont le temps était 
découpé en grandes périodes par les historiographes 
ottomans. Il retrouve l’histoire du monde ancien tel 
qu’il se reflète dans la tradition coranique ou biblique 
et de l’espace qu’y occupe le monde musulman. Il 
voit que la découverte des Croisades – et l’énoncé 
de l’événement avec les mots qui s’y rapportent et 
qui ont été forgés : kruvasad et ahl-i salīb – vient 
combler ce que l’on considère alors comme une 
« lacune » – vis-à-vis du monde occidental. Il pose 
que « c’est l’intérêt général des Turcs ottomans pour 
l’Occident qui est à l’origine de leur familiarisation 
avec le Moyen Âge » depuis Ḫayrullāh Efendi qui 
en introduit le concept dans la seconde moitié du 
xixe siècle. Il mentionne les histoires universelles 
familières aux Ottomans – mais qui sont démodées 
et supplantées par les « histoires générales ». Puis, se 
référant aux écrits en langue arabe d’Ibn Khaldoun, 
né à Tunis et mort au tout début du xve siècle et 
à Kātib Çelebi, qui vit dans l’Empire ottoman au 
xviie siècle, il distingue plusieurs périodes : premiers 
siècles, de la création du prophète Adam jusqu’au 
ve siècle après la naissance de Jésus-Christ, puis les 
siècles moyens jusqu’au xve siècle, enfin les derniers 
qui vont du xve au xixe siècle où il vit. Cette nouvelle 
division du temps devait être entérinée par l’Acadé-
mie ottomane fondée en 1851 qui proposa toutefois 
une autre division en quatre « périodes » (p. 218) : 
1. du début de la création jusqu’au prophète Moïse, 
2. de Moïse au prophète Muḥammad, 3. de l’hégire à 
l’avènement des Ottomans, 4. des Ottomans jusqu’à 
« nos jours ». Le souhait de construire une périodi-
sation fait florès, et par la suite – en 1863 – Ahmed 
Vefik se réfère encore à l’hégire et veut ignorer le 
Moyen Âge. Il reconnaît les « temps anciens » jusqu’à 
l’hégire, suivis des « temps modernes » et, en parallèle 
avec le développement d’un être humain : jeunesse, 
croissance, équilibre, déclin, tout cela avant la période 
ottomane et les temps modernes au ixe/xve siècle. 
Les dates qu’il retient comme essentielles : l’invention 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Georgeon François et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 98

III. Histoire

qu’il définit comme l’histoire d’un sultan particulier, 
en regard des tevârîh qui regrouperaient l’histoire de 
plusieurs sultans, une notion qui se rapprocherait 
de la définition occidentale qui recouvre la notion 
d’État. Il dit ainsi (p. 113) que la notion du « temps 
qui passe » est une chose « sans précédent pour les 
chroniques d’avant le xviiie siècle », ou encore que 
l’expression « notre temps » est nouvelle et implique 
la notion de communauté à laquelle appartient le 
temps qui n’était auparavant que celui d’un sultan, tel 
« le temps du sultan Selim », ou « du sultan Murad ». 
Nous ajouterons à ce propos que les sources arabes 

‒ ouvrages biographiques et chroniques ‒ écrites au 
cours de la période pré-ottomane font, dans leur titre 
comme dans leur contenu, largement référence au 
temps, le fragmentent, on l’a dit plus haut, par siècle, 
ou encore par décennie comme l’a fait notamment 
l’historien syrien al-Ḏahabī dans la première moitié 
du xve siècle. Les historiens qui vivaient à l’époque 
mamelouke recensaient ainsi l’espace du dār al-islām 

‒ les terres régies par la loi de l’islam ‒ une façon de 
retracer les voies de la transmission du savoir depuis 
les origines, mais surtout, face à une oligarchie étran-
gère au pouvoir, de recenser l’étendue de leur empire 
et d’affirmer son existence et son unité.

Le temps est différemment appréhendé tel qu’il 
est perçu dans deux villes de l’Empire ‒ Smyrne et 
Bitola, jadis Monastir ‒ qui abritent des populations 
diverses. Là, le rythme varie au gré de la configuration 
même de ces villes, en fonction des métiers exercés 
dans les différentes couches de la population ‒ mais 
bien sûr aussi des religions qui y sont pratiquées 
avec leurs fêtes et les rites propres à chaque com-
munauté ‒ par Bernard Lory et Hervé Georgelin dans 
« Les temps entrelacés de deux villes pluricommunau-
taires : Smyrne et Monastir » (p. 173-201). Cependant, 
au large des côtes, le territoire de l’île de Chypre est 
le champ « provincial » à la fois  imité et ouvert sur 
le monde dans lequel Marc Aymes explore le temps, 
où il relève l’importance du rythme des correspon-
dances consulaires qui relient l’île à sa lointaine et 
proche à la fois administration, avec les inévitables et 
importants « retards » qui ponctuent et dérangent le 
déroulement du temps, ainsi qu’on le découvre avec 
curiosité dans « À l’heure de la province : querelles 
de clocher et rythmiques d’empire » (p. 159-171). 
Abordant les temps modernes dans « Temps de la ré-
forme, réforme du temps. Les avatars de l’heure et du 
calendrier à la fin de l’empire ottoman » (p. 241-279), 
François Georgeon voit le passage d’une obéissance 
au temps à une discipline du temps et dans la réforme 
des Tanzimat (1839-1876) un processus de centrali-
sation du pouvoir. Ce mouvement se met en marche, 
alors que le monde rural est encore étroitement lié à 
celui de la grande ville de Constantinople, alors que 

de l’imprimerie par Müteferrika ‒ déjà magnifiée par 
Ḫayrullāh Efendi ‒ c’est l’imprimeur Müteferrika qui 
en 1733 imprima les tables chronologiques de Kātib 
Çelebi, la prise de Constantinople, la découverte du 
Nouveau Monde par Christophe Colomb. Là aussi, 
une hiérarchie, qui reflète, comme le met en valeur 
J. Strauss, l’influence d’Ibn Khaldoun et de Kātib 
Çelebi (p. 217). Puis ce sont les siècles comptés à 
partir de l’hégire, qui sont considérés comme des 
unités de temps. Il faut remarquer que des historiens 
arabes de la période mamelouke précédant l’époque 
ottomane, notamment al-Ḏahabī, al-Ṣafadī ou Ibn 
Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, avaient commencé à classer les 
biographies par siècle. Le siècle était donc déjà appa-
ru dès cette époque comme une unité digne d’intérêt. 
L’importance accordée à l’imprimerie est aussi mise 
en valeur par Özgür Türesay, auteur de « Le temps 
des almanachs ottomans : usage des calendriers et 
temps de l’histoire (1873-1914) » (p. 129-157), une 
contribution qui concerne surtout la période à par-
tir de laquelle les imprimeries ottomanes publient 
journaux, périodiques et revues. Il voit dans le succès 
des publications d’almanachs une manière d’échap-
per à la censure et de diffuser largement un esprit 
d’encyclopédisme dont raffolent les élites ottomanes. 
L’exemple de la diversité des calendriers illustre bien 
ce désir de placer l’Empire ottoman au carrefour des 
différents courants de pensée, avec une ouverture sur 
le monde financier et aussi la possibilité de donner 
la prééminence au calendrier islamique comme de 
faire état d’une « architecture temporelle hybride » 
qui témoigna de la richesse des influences et de la 
capacité de réception de ces grands courants de la 
pensée engendrés, entre autres, par la confrontation 
avec l’Occident.

Les facteurs naturels liés à la géographie, au 
climat, aux rythmes de la vie ainsi que l’importance 
accordée à la vitesse de la transmission, occupent une 
large place dans « L’homme d’État ottoman, maître 
du temps : la crise de 1566 » (p. 77-98). Nicolas Vatin 
traite de l’usage politique du temps à court terme en 
partant de la crise que les Ottomans eurent à gérer à 
la mort de Soliman le Magnifique dont ils devaient 
assurer la succession sans laisser le temps et le pouvoir 
leur échapper. L’événement essentiel que constitue 
alors la mort du sultan est un thème dont il a large-
ment développé l’importance, avec Gilles Veinstein, 
dans Le Sérail ébranlé. Essai sur les morts, dépositions 
et avènements des sultans ottomans, xive-xixe siècle.

Toujours dans la veine du temps lié à la période 
de règne des sultans, Nikos Sigalas propose « Des 
histoires de sultans à l’histoire de l’État (xvie-
xviiie siècles) ». Il mène ainsi une enquête sur le temps 
du pouvoir ottoman (p. 99-127) et il analyse la notion 
d’histoire (tārīḫ) et celle de devlet (dawla en arabe) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Georgeon François et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 99

III. Histoire

bien les heures, ou plutôt les minutes, à consacrer 
au sommeil que le temps nécessaire pour parcourir 
une distance définie. L’auteur observe aussi de quelle 
façon les armées ottomanes modernes qui sont en 
possession d’armes légères ‒ et qui diffèrent des 
corps de janissaires jadis victorieux sur les champs de 
bataille contre l’Occident ‒ ont été astreintes, pour 
affronter des armées européennes qui ont leur propre 
tactique, de se donner une discipline adaptée, où la 
maîtrise du temps joue son rôle. Il s’agit en effet de 
coordonner l’action de combattants, une discipline 
pour les soldats, mais aussi pour les chefs militaires 
qui se confirment ainsi dans leur rôle de meneurs 
d’hommes.

	 « Prendre la mesure du temps » constitue 
l’intitulé de la première partie de l’ouvrage : le lec-
teur y découvre la fascination des Ottomans pour 
les clepsydres, horloges, tours d’horloges et autres 
instruments d’astrologie qui sont présentés dans leur 
diversité. On y retrouve la description et les fonctions 
des instruments inventés par les hommes pour non 
seulement mesurer le temps, mais pour régir la vie 
quotidienne en référence aux étoiles, aux saisons, à 
la religion. Dans « De la clepsydre à l’horloge. L’art de 
mesurer le temps dans l’Empire ottoman » (p. 13-37), 
Frédéric Hitzel dit à la fois le goût esthétique, du bel 
objet fabriqué sous les directives d’ouvriers horlogers 
venus de Suisse, une collaboration encouragée par 
les ambassadeurs occidentaux. Il note la réticence 
des autorités religieuses qui souhaitent conserver la 
référence aux journées rythmées par les prières et 
s’opposent à ce que les horloges sonnent. Enfin, il 
faut passer outre le titre sévère de la contribution 
de Klaus Kreiser, « Les tours d’horloge ottomanes : 
inventaire préliminaire et remarques générales » 
(p. 61-74) pour en apprécier la qualité de l’analyse. 
On y trouve en effet, en sus de la liste de cent tours 
d’horloges avec le nom de leur donateur et leur date 
de construction, les éléments pour une histoire de 
ces horloges publiques, tout d’abord considérées 
comme de bons substituts aux cadrans solaires et 
aux astrolabes utiles aux muezzins qui appellent à 
la prière, horloges qui furent diversement accueillies 
dans les différentes provinces de l’Empire.

Gūlçin Tunah Koç a eu accès à des documents 
qui relatent l’activité quotidienne d’un astrologue 
jusqu’au milieu du xixe siècle dans « An Ottoman 
Astrologer at Work : Sadullah el-Ankarâvi and the 
Everyday Practice of İlm-i nücûm » (p. 39-59). Être 
astrologue à la cour, c’est avoir un poste officiel, fonc-
tion que l’on peut cumuler avec une autre plus tradi-
tionnelle, élaborer le calendrier personnel du sultan 
en place, mais aussi consulter les astres sur le montant 
de son propre salaire. L’auteure décrit avec acuité et 
une profusion de références ceux qui entretiennent 

différents calendriers coexistent, que les montres ne 
marquent pas toutes la même heure, que les horaires 
des employés de bureau restent flous, que les fêtes 
des différentes communautés désorganisent la vie 
publique, enfin que la mise en place du télégraphe 
avec sa rapidité bouscule la notion que l’on avait de 
l’espace et des distances, autant de domaines qui 
seront réformés par les hommes d’État eux-mêmes.

C’est une toute autre perception du temps que 
Jérôme Cler propose dans « Temps vécu et temps 
musical en milieu yörük de Turquie méridionale » 
(p. 343-369). En sa qualité de musicologue, il a 
interrogé les descendants de ceux qui effectuaient 
de grandes transhumances dans les villages de 
montagne du Taurus occidental, dans cet univers 
où le temps est lié aux nombres – telle l’importance 
des 40 et des 39 – ou encore du chiffre 9, et surtout 
de la superposition des calendriers. La quête du 
matériel onomastique est riche : par le fait, notam-
ment, que les généalogies ne remontent pas au-delà 
de la troisième génération et que les noms de lieux 
changent suivant les périodes. Le phénomène se 
reflète dans le répertoire musical, et aussi du fait que 
les différentes générations des descendants de ces 
anciens nomades ont une manière singulière de se 
désigner eux-mêmes en référence aux événements 
dont ils ont été témoins ou à l’état du monde tel 
qu’ils l’ont connu. Continuité brisée par ces change-
ments de noms, le temps se déroule d’une manière 
délibérément irrégulière, les événements joyeux étant 
comme improvisés à des dates non fixes. Le profond 
désarroi qui saisit en revanche les générations des 
grands-parents témoins de la dispersion du temps et 
devant « le morcellement inquiétant des structures 
sociales et familiales » rejaillit sur leur conception 
d’un temps qui n’est finalement « ni institutionnalisé 
ni joyeusement irrégulier ».

Dans « Le temps de l’école, le temps à l’école » 
(p. 327-317), Gülsün Güvenli fait d’entrée de jeu la 
distinction entre le rythme des jours et des heures 
dans le système éducatif et celui impulsé par le rituel 
religieux. Elle note l’introduction d’une nouvelle 
conception du temps au xixe siècle par le biais des 
systèmes d’enseignement, certains établissements 
prenant en compte la coexistence de différentes 
religions. Cet enseignement est aussi prodigué dans 
les écoles militaires, avec ce rythme de temps nou-
veau. Avner Wishnitzer, auteur de « With the Preci-
sion of a Watch? Time Organization in the Ottoman 
Army, 1826-1918 » (p. 281-315), aborde la question 
du temps dans les corps d’armées. Il est intéressant 
de voir de quelle façon le rythme des prières struc-
ture toujours les jours et les nuits, tandis que l’on 
impose aux soldats différentes manières de se repé-
rer dans le temps, une discipline qui gouverne aussi 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Georgeon François et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 100

III. Histoire

ainsi des relations privilégiées à la fois avec le pouvoir 
et avec le ciel au moyen de la divination et de l’analyse 
des rêves. Importance des horloges dans les rêves et 
dans les souvenirs d’enfance encore dans le texte de 
Timour Muhidine qui évoque, dans « À la recherche 
du temps ottoman. Nostalgie et modernité chez 
quelques écrivains turcs du milieu du xxe siècle » 
(p. 331-342), la mélancolie du temps qui passe et le 
regret de l’époque magnifique de l’Empire. Il nous fait 
connaître une littérature saisie de cette impression, 
des ouvrages de prose et de poésie dont les titres, 
depuis le roman prosaïquement intitulé Le coucou 
jusqu’à l’ouvrage quasi-borgésien L’Institut de remise 
à l’heure des montres et des pendules, annoncent des 
textes lourds de mystère.

Par la diversité et l’unité des sujets abordés, ce 
livre collectif ouvre sur les différents aspects du pou-
voir et de la vie quotidienne dans différentes couches 
de la société, comme sur les courants de pensée à 
l’époque ottomane. Si l’État, ouvert sur l’Occident, 
adopte avec curiosité une nouvelle façon d’évaluer et 
de mesurer le temps, la tradition populaire comme 
les théoriciens du temps, les romanciers et les 
poètes ancrent l’État ottoman dans une continuité 
historique.

Jacqueline Sublet  
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Georgeon François et Hitzel Frédéric (éd.): Les Ottomans et le temps., recensé par Jacqueline Sublet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

