| Il. HisTOIRE |

FiERRO Maribel, TOLAN John,
The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West
(Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries).

Turnhout, Brepols (Religion and Law in
Medieval Christian and Muslim Societies),
2013, 416 p.

ISBN: 978-2503548548

Cette édition est le fruit d’'un colloque qui a eu
lieu au mois de mars 2011 a la Casa de Velazquez
en Espagne. Il s’agit d’'un grand projet détude trai-
tant du cadre politique, social, anthropologique et
juridique qui régissait les minorités religieuses en
Occident musulman. Cette entreprise, qui s'ajoute
a d’autres travaux fondateurs sur le statut et le vécu
des minorités religieuses, apporte la confirmation de
I'importance de ce sujet et témoigne de la nouveauté
de I'approche suivie pour étudier ce sujet.

Plut6t que d’écrire une énieme histoire des mino-
rités religieuses en terre d’lslam, Maribel Ferro et John
Tolan ont préféré regrouper des études sur certains
aspects de la vie des dimmi-s en pays musulmans a
différentes époques de leur histoire mouvementée
et, pour traiter de ces aspects, ils ont fait appel aux
meilleurs spécialistes en la matiére. Cet ouvrage est le
résultat remarquable de la collaboration de dix-sept
chercheurs, historiens et islamologues de nationalités
et de langues différentes qui s'intéressent a la ques-
tion des minorités dans I'Occident musulman et plus
spécialement en al-Andalus a I'époque médiévale.

Aprés une revue générale des études sur les
minorités et un exposé détaillé sur la question, Mari-
bel Fierro dresse une bibliographie exhaustive, tant
en anglais qu'en francais et en espagnol. Elle définit
ensuite cing themes principaux: « Legal views on
dimmi-s » composé de deux articles; « The early
period: submission and adaptation » qui réunit six
contributions; « Exploring legal casuistry » est entie-
rement consacré aux cas juridiques et comprend trois
articles; deux articles composent la quatrieme partie,
« Going to Court », qui expose des litiges; la derniere
partie enfin revient sur le théme des sources non
musulmanes (« The non-muslim sources »).

J. Tolan tire les conclusions générales de l'ou-
vrage qui se termine par un index.

Lespace dans lequel la condition de ces dimmi-s
a été «auscultée » est celui du pourtour de la
Méditerranée. Maribel Fierro reconnait que le
contexte géographique que privilégient les différents
auteurs est celui d’al-Andalus. Mais la Sicile, le
Maghreb central, Tlemcen, Kairouan, ainsi que
Le Caire fatimide font également partie de cette
recherche. On y souléve des interrogations variées,

liées a l'architecture domestique ou religieuse, aux
|

cimetiéres, aux rapports de voisinage et aux marchés.
La contribution d’Elise Voguet intitulée « Les
communautés juives du Maghreb central a la lumiere
des fatwa-s malikites de la fin du Moyen Age » a
ceci de particulier qu'elle sort des agglomérations
urbaines pour nous conduire a la découverte des
minorités dans les campagnes de Tlemcen, nonobs-
tant la faiblesse des informations sur ces régions
éloignées des centres urbains ot les rapports humains
et économiques prennent d’autres dimensions.

Les sources exploitées dans ce travail sont
variées: des recueils de sentences (ahkam-s), des
consultations juridiques (fatawa) et des masa'il
(des questions d'ordre juridique) malékites. David
Wasserstein, dans « Families, forgery and false-
hood: two jewish legal cases from medieval islamic
North Africa », a exploité des responsa rabbiniques
regrettant au passage l'inexistence d'une Geniza au
Maghreb ou en Espagne. Ana Echevarria de son coté,
dans «Jews as Heretics in the Eyes of an Arabized
Christian Community », a exploité la Collectio Cano-
nica Arabica, connue sous le nom arabe d’al-Qanan,
compilée et traduite du latin vers l'arabe vers 1050.
Lauteure souligne la richesse de ce corpus, «a wealth
of information » selon son expression, qui contient
des questions fondamentales, de droit et de société,
en rapport avec la communauté chrétienne de
'Andalousie musulmane.

Cyrille Aillet, dans « Contribution des fron-
tieres interconfessionnelles: le cas des chrétiens
d’al-Andalus dans les sources juridiques (118/viie-vi®/
X1 s.) » étudie les relations interconfessionnelles a la
lumiére de la littérature juridique a laquelle s'ajoutent
diverses sources biographiques et historiques. Il met
ces derniéres en relation de «va-et-vient textuel »
avec l'apologie chrétienne, sans se contenter, précise-
t-il, uniguement d’'une simple étude diachronique.

La question de la capitation, gizya est considérée
comme the linchpin (clef de volte - ). Tolan, p. 367)
pour une standardisation et une uniformité du
«dimma systeme », omis du pacte du calife ‘Umar. Cet
impdt, imposé aux non-musulmans qui souhaitaient
rester fidéles a leur religion et bénéficier d’'une cer-
taine protection, joue un réle important, notamment
au niveau économique. A cet impét sur les individus
s'ajoute celui imposé sur les terres (harag), ce qui
a posé un grand probleme de distinction chez les
chroniqueurs quelques siecles plus tard.

Christian Miiller, dans sa contribution
«Non-Muslims as Part of Islamic Law: Juridical
Casuistry in a Fifth / Eleventh-Century Law Manual »,
propose une approche «radicalement différente »
des minorités en terre d’lslam. Les dimmi-s qui se
manifestent a travers cinq fields of law (domaines

juridiques), pense-t-il, ne sont pas une catégorie
|

BCAI 29

BCAIl en ligne

90

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

juridique a part, mais une partie d'un systéme
légal global dont les regles sont inter-dépendantes,
formant ainsi un systeme «interlocking » d’«inter-
verrouillage » des normes, comme le qualifie J. Raz.
Cette idée trouve son écho dans la contribution
d’Ahmed Oulddali qui parle d'une «unité judicaire
a l'intérieur du Dar al-islam permettant de protéger
tous les sujets » () (p. 279).

A partir de l'ceuvre d’al-Kafi Ibn ‘Abd al-Barr
(m. 463/1071), qui présente une image proche de
I'époque « snap-shot », comme la qualifie Ch. Mdller,
les minorités religieuses, dans les livres de figh, sont
appréhendées en étroite relation avec la commu-
nauté musulmane majoritaire. Les dimmi-s sont
ainsi présentés comme une partie intégrante d'une
vision juridique qui prend en considération toutes
les communautés qui composaient la société
musulmane médiévale. Leur statut entre dans cette
logique dichotomique du droit musulman fondée
sur les dualités homme / femme, esclave / homme
libre, sujet majeur / mineur, musulmans / non-mu-
sulmans. Ces derniers, précise-t-il, sont dispensés
des pratiques religieuses et de plusieurs autres
obligations juridiques, comme le serment (gasam)
devant un juge musulman, les hudiid (punitions)
infligées aux musulmans en cas d’apostasie, ridda, ou
de consommation d'alcool. Aussi l'acquittement de
la gizya, en tant qu'obligation religieuse, est-il condi-
tionné par I'age, le niveau matériel, le sexe et le type
d’activité pratiquée dans la vie. Les commergants,
sous quelques conditions, atteste-t-il, et qui payent
la dime (‘usur) bénéficient d’'une exonération. En
cas de guerre contre la communauté musulmane,
les dimmi-s deviennent des harbi-s («outside ene-
mies »), et, selon Ibn ‘Abd al-Barr, d’autres types de
lois juridiques leur sont alors appliquées.

Ch. Miiller pose la question du statut juridique
des terres agricoles, sur le reglement relatif a la ges-
tion des lieux du culte dimmi-s, officiellement gérés
d’aprés la doctrine malékite introduite par I€mir
al-Hakim | (r. 180-206/796-822). Cette question
est largement étudiée par J. P. Molénat dans «La
fatwa sur la construction des églises a Cordoue
au 1v¢/x¢ siecle » et Alejandro Garcia Sanjuan dans
«La formacion de la doctrina legal maliki sobre
lugares de culto de los dimmies ». J. P. Molénat
sest particulierement intéressé a une consultation
juridique du début du 1v¢/x® siécle et qui concernait
le droit de la jouissance de leurs églises par les
chrétiens, ensuite les lieux sur lesquels les chrétiens

de Cordoue pouvaient construire une église autre
que celle qui existait déja. Nous apprenons a ce sujet
que d’apres Ibn Sahl (m. 1093/486), et sur la foi de
ses prédécesseurs malékites, pareille entreprise était
interdite aux chrétiens, sopposant donc a ce que de
nouveaux lieux de cultes soient érigés. En revanche, si
les juifs et les chrétiens étaient séparés de la demeure
de I'lslam et de son sanctuaire (harimihi), ils avaient
le droit de construire des églises et des synagogues.

G. Sanjuan, quant a lui, en examinant l'opinion
de la premiere génération des docteurs malékites, no-
tamment Ibn al-Qasim (m. 191/807) et Ibn Magisun
sur les lieux de culte des minorités religieuses, pense
qu'ils ne résument pas l'intégralité de la tradition
malikite dans la mesure ou ils se concentrent sur la
seule normativité loin de la casuistique.

Les problémes au sein des communautés
dimmi-s sont divers, et les litiges étaient soumis
devant leurs tribunaux respectifs. Cependant, les
plaintes étaient recevables par un juge musulman si
les plaignants se mettaient «d’accord pour qu’il en
soitainsi [...] bi-ridahum » (E. Voguet, p. 302). Malgré
l'autonomie judiciaire dont ils disposaient, juifs et
chrétiens pouvaient donc choisir de recourir aux
instances judiciaires musulmanes. En cas d’injustice
subie par le dimmi, le cadi était obligé de réparer
I'injustice (wad" al-zulm), alors que dans d’'autres
situations litigieuses, le cadi avait le choix (muhayyar
fil-hukm) et pouvait s'abstenir de donner son avis et
rejeter la requéte.

Nous ajouterons que, d’apres les documents
légaux rassemblés dans la base de données CALD,
nombre de juifs et de chrétiens préféraient signer
leur contrat de vente ou de mariage devant un juge
musulman @), 1| était plus facile pour eux en cas de
probléeme de porter leur affaire devant un juge musul-
man pour voir garantir leur droit au lieu d’attendre
des décisions longues et parfois compliquées des
autorités rabbiniques comme dans le cas de divorces
ou d’héritages. Les décisions rabbiniques qui se pre-
naient a distance, a Bagdad ou a Jérusalem, centres du
judaisme médiéval, ralentissaient de facon notable le
reglement des différends. Un autre probleme se po-
sait au niveau de l'applicabilité et de I'exécution des
sanctions et des peines. En effet, les communautés
religieuses ne disposaient pas de l'autorité exécutoire:
telle qu’une police communautaire, un sahib al-siiq
ou encore un sahib al-surta comme c’était le cas pour
la communauté musulmane.

(1) Il cite Mario Grignaschi, « La valeur du témoignage des sujets
non-musulmans (dimmi) dans I'Empire ottoman », Recueil de la
société Jean Bodin pour I'histoire comparative des institutions 18
|(1963), p.211-323.

2 CALD (Comparing Arabic Legal Documents) consultable
sur internet. http://cald.irht.cnrs.fr. Voir aussi G. Kahn, Arabic
Legal and Administrative Documents in the Cambridge. Genizah
Collection, Cambridge, 2006, p. 50-60.

BCAI 29 =]

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

David J. Wasserstein, dans « Families, forgery
and falsehood: two jewish legal cases from medieval
islamic North Africa », présente deux cas extraits
d’un corpus de responsa, apportant un témoignage
direct sur le fonctionnement de I'appareil judiciaire
rabbinique et la procédure suivie afin de rendre
justice.

A partir de l'exemple de falsification de deux
documents, datés vers I'an 1020-1000, par deux
personnes, la premiere originaire de Tlemcen,
déplacée de force, et la deuxieme de la ville de
Kairouan, D.J. W. réexamine la maniere et le degré
de l'applicabilité de la loi juive dans la société musul-
mane. Dans ces deux circonstances, les membres de
la méme communauté se trouverent dans l'obligation
de falsifier des documents afin de prouver un droit
ou d’en réclamer un autre.

Par ailleurs, le droit dainesse permettait chez
les juifs que le fils ainé obtienne doublement sa part
d’héritage. Lun des freres falsifia son acte de naissance.
Le second frére douta de l'authenticité de cet acte,
qui fut remis en cause avant détre annulé. Le rabbin
babylonien, directeur de 'académie talmudique de
Poumbedita en Irak, Hay Gaon (m. en 1038), opta
pour la preuve orale. Cette constatation nous amene
a faire le lien avec la législation musulmane qui ac-
corde une importance fondamentale au t¢émoignage
oral afin de reconnaitre la preuve et aider le juge a
fonder son jugement en cas de litige ©).

D. J. W. dit encore qu’a Kairouan, dans le
Maghreb oriental, au temps des Fatimides, afin de
protéger ses biens de la saisie de I'Etat, un mari avait
transmis l'intégralité de sa fortune a sa femme avant
d’arranger la répudiation de cette derniére. Des
témoins attestérent de la validité du divorce, mais la
mort surprit le mari et sa femme, organisateurs de
I'affaire, et un conflit divisa les héritiers. Ces derniers,
de coté paternel, mirent en doute l'authenticité
de l'acte de divorce signé par le mari. Ces subter-
fuges juridiques, hiyal, sont une maniére de dévier
les regards « To pull the wool over the eyes of the
States » de I'Etat notamment pendant I'époque
fatimide. Le recours au témoignage oral par le juge
juif s'imposa comme unique solution pour dissiper le
doute. L'auteur estime en tout cas que I'Etat fatimide
avait poussé ses sujets a falsifier les documents pour
protéger leur richesse. D'apres D. ). W,, dans ce genre
de circonstances, quelle que soit la confession des
individus, les uns comme les autres étaient amenés

(3) Christian Miiller, « Ecrire pour établir la preuve orale en Islam.
La pratique d’un tribunal a Jérusalem au xive siecle », Les outils de
la pensée. Etude historique et comparative des « textes », sous la

direction de Akira Saito et Yusuke Nakamura, Paris, 2010, p. 63-97.
|

«certainly » a adopter les mémes méthodes afin de
conserver leurs richesses. Procéder a une pratique
illégale afin de fuir le despotisme de I'Etat est certai-
nement une cause communautaire, mais aller jusqu’a
I'adopter avec certitude, comme le pense D. ). W, en
tant que pratique courante est, me semble-t-il, une
généralisation un peu rapide des faits.

Toujours est-il que I'importance du témoi-
gnage oral dans le droit musulman comme preuve
juridique s'impose avec la méme force aux non-mu-
sulmans. Ahmed Oulddali, dans « Recevabilité du
témoignage du dimmi d’apres les juristes malikites
d’Afrique du Nord », présente en effet une analyse
fort détaillée et structurée en allant chercher dans
les interstices des textes juridiques les cas oubliés
ou volontairement écartés. A partir de deux fatwd-s,
A. O. évoque I'implication des minorités dans la vie
judicaire des musulmans comme témoins. Les juristes
malikites permettent en effet aux cadis d'entendre le
témoignage d’'un dimmi, bien qu'il ne soit autorisé a
témoigner ni « dans les lieux sédentaires ni pendant
les voyages », comme le précise 'imam Malik, et si
— et seulement si — ce dimmi est considéré comme
un expert dans son domaine. Contrairement a
cette position restrictive, les malékites s’inclinent
devant les exigences de la réalité et la conservation
de l'intérét public, la maslaha. Comme le démontre
A. Oulddali, le besoin, haga, fit qu'on sollicitait l'avis
d'experts des autres communautés en matiere de
médecine, de magonnerie méme, s'ils nétaient pas
des témoins honorables, le cadi, dans ce cas de
figure, n'ayant pas a se préoccuper de la moralité des
témoins et ne faisant que chercher leur connaissance
et s'assurer de leur fiabilité.

La politique fatimide de confiscation des biens
des minorités a été poursuivie par les Almohades.
Mohamed Cherif dans son article « Encore sur le
statut des dimmi-s sous les Almohades » revient sur
la politique de cette dynastie. Lauteur se positionne
en défenseur de la politique almohade en pensant
que ce «tableau noirci » a été peint par un courant
historique qui s'est fondé sur des clichés transmis sans
fondement historique. Il pense que les juifs, dans leurs
activités commerciales en particulier, avaient souffert
des retombées négatives de l'invasion almohade
comme dailleurs les musulmans durant quelques
phases d'oppressions.

La conversion forcée des juifs et des chré-
tiens d’al-Andalus et du Maghreb lancée par ‘Abd
al-Mu’'min (r. 1147-1163) reste infondée et sujette a
discussion, estime A. Chérif. Cette idée a été défendue
par des chroniqueurs orientaux comme al-Nuwayri
ou al-Qifti, voire plus tardivement avec Ibn Tagribirdi
(m. 874/1469) qui tenaient leurs informations de la

bouche de narrateurs juifs fugitifs. Lauteur met en
|

BCAI 29 92
BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

doute la véracité de ces récits collectés aupres de ces
rescapés qui déformaient sans doute la réalité des leur
arrivée au Masriq. Certes, l'exagération existe comme
dans tous les récits historiques, notamment chez ces
encyclopédistes éloignés des faits dans l'espace et
dans le temps, mais mettre en doute, nous semble-t-il,
I'intégralité d'une telle information reste a prouver.
Car, méme a distance, les chroniqueurs avaient la
possibilité de rassembler des informations fiables,
proches de la réalité.

L'abolition du pacte de la dimma par les Almo-
hades, rapportée par al-Marrakusi en 621/1224 est
invérifiable et sans crédibilité historique d’apres
l'auteur de cet article. Ce dernier pense que cette abo-
lition est a prendre dans « le sens juridique en faisant
tomber la perception de la gizya ». Il reste sceptique
en avancgant qu'il est difficile « de saisir la signification
de I'abolition ». A ce niveau une question s'impose:
les Almohades étaient-ils qualifiés pour modifier ou
suspendre une disposition coranique? Le sujet reste
ouvert a maintes interprétations.

Quant aux récits rapportés par les chroni-
queurs relatifs a la question de la conversion des
juifs et des chrétiens par la force, aucune inquisi-
tion, d’apres l'auteur, n'a été instaurée pour vérifier
leur foi. Uaman fut donné aux dimmi-s désireux
de quitter une ville comme Mahdiyya et de se
diriger vers la Sicile. Lauteur conclut, rapportant les
propos de Maimonide selon lequel «on n'a jamais
vu une persécution aussi merveilleuse ou l'on ne
vous impose que des paroles »! Les relations entre
musulmans et juifs, en dépit de quelques exactions
ont été en réalité marquées par une politique de
complicité, notamment durant la période du régne
du calife al-Ma’'mun (r. 1232-1229) et de la conviven-
cia entre les deux communautés (p. 81).

Cyrille Aillet pense que les Almoravides et les
Almohades ont placé les minorités religieuses a la
marge de leur projet impérial et qu’ils ont adopté
a leur égard une politique de répression qui s'est
renforcée dans la péninsule Ibérique avec «la mon-
tée de la suspicion ». Cet état de fait est totalement
différent de celui de I'époque des premiers califes
dans la péninsule Ibérique qui avaient fondé leur
idéologie sur l'idée et le projet d’intégration et de
multi-confessionnalisme. (p. 175). Cela avait donné
lieu a une série des probléemes d'ordre politique,
social et confessionnel qui n‘étaient pas nouveaux
pour la communauté musulmane. Il y avait eu déja
des précédents auxquels les Omeyyades en Orient
avaient été confrontés et qui pouvaient servir de
modele.

C. A, en se référant a d’autres travaux notam-
ment ceux de F. Simonet () et D. Serrano ) montre
que l'idéologie politique almohade fut basée sur l'ex-
clusion. Dailleurs, les fatawa-s, émises par les juristes
de Iépoque, sont qualifiées par I'auteur comme étant
«le témoignage des tensions qui sévissaient dans la
région de Grenade ».

Il faut dire que les fatawd n’étaient pas des
décisions, mais des avis jurisprudentiels, dont I'appli-
cation demeurait aléatoire et qu'ils étaient parfois
jugés « extrémes et inapplicables », comme le précise
E. Voguet dans sa contribution.

C. Aillet, citant Ibn al-Sayrafi en 492/1099, repre-
nant Ibn al-Hatib dans al-lhata fi ahbdr Garnata,
donne des exemples précis concernant la politique
discriminatoire et violente menée par les Almora-
vides. La destruction de I'église d’Elvira fut entreprise
sur l'ordre de Iémir Yasuf Ibn Tasfin. Ce dernier fut a
I'époque «appuyé par l'avis juridique des fugaha’-s »,
(p. 175). A Séville a la fin du xi® siécle, Ibn ‘Abdan,
dans son manuel de hisba, traite avec mépris les
chrétiens.

E. Voguet démontre, a la lumiére du Musnad
d’'Ibn Marzagq, que les marques distinctives que
devaient porter les dimmi-s dans le milieu rural
de la ville de Tlemcen n'ont jamais été appliquées
avec rigueur durant les différentes périodes. Les
apparences vestimentaires attestent avec certitude
que les juifs étaient mélés a la société musulmane,
fondus dans le tissu urbain «sans que cela pose a
priori de probleme ». D’ailleurs et comme le sou-
ligne par ailleurs Ch. Miiller, les minorités religieuses
bénéficiaient des mémes droits que ceux des musul-
mans, en particulier dans le domaine commercial. ls
jouissaient, estime-t-il, des mémes priviléges en cas
de transaction ou de droit d'accession (Sufa), dans
une affaire de métayage (musagat) ou vivification
de terres agricoles abandonnées, les mawat-s. Les
musulmans et les dimmi-s étaient égaux devant les
impots, en particulier dans le cas des musagat, mais
pas dans le cas de zakat («alms-tax »), comme le
suggere l'auteur (p. 44).

Nous remarquons, a la lecture de cet ouvrage,
que les échanges commerciaux et les intéréts éco-
nomiques, s'ils ne concernent pas des produits pro-
hibés par l'islam et si 'on exempte les transactions
illicites comme la pratique de I'usure (ribd’), sont,

(4) F.JSimonet, Historia de los mozarabes en Espana: deducida de
los mejores y mas autenticos testimonios de los escritores cristianos
y arabes, rééd. Amsterdam, Oriental Press, 1967.

(5) Delfina Serrano, « Dos fetuas sobre la expulsion de mozarabes
al Magreb en 1126 », Anaquel de Estudios Arabes 2 (1991),
p. 164-165. |

BCAI 29

BCAIl en ligne

S3

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

nous semble-t-il, les seuls éléments fédérateurs des
différentes communautés.

L'échange est beaucoup moins autorisé dans
le champ des savoirs. C. Aillet évoque quelques
exemples a ce sujet. Malik Ibn Anas va jusqu’'a
condamner l'enseignement délivré par les musulmans
aux dimmi-s. Il désapprouve également la partici-
pation a des concours littéraires, ahtdr, organisés
par les membres des autres communautés car «elle
participe a l'exaltation de l'associationnisme - ta’zim
al-sirk », (p. 191). Avec le temps, cette position rigo-
riste s'est atténuée. En s'appuyant sur un corpus de
fatawd, notamment celui d’al-Wansarisi, E. Voguet
a pu mettre en valeur I'existence d'échanges féconds
a Tlemcen entre les savants juifs, originaires de
l'oasis de Figuig, et les fugaha’ malékites dans les
années 885/1480, lesquels étaient, confirme-t-elle, en
échange permanent, comme le refléte le débat sur
I'affaire de la destruction des synagogues au Touat
et leur statut légal.

Larticle d’A. Nef, « Le statut des dimmi-s dans
la Sicile aghlabide (212/827-297/910) », aborde la
question épineuse des « conditions faites aux vaincus
dans I'ile » de la Sicile apres la conquéte aghlabide en
212/827. Elle s'est interrogée sur le statut fiscal des
non-musulmans, réfutant dans sa démonstration
l'opinion que Michele Amari avait exprimée dans la
deuxieme moitié du xix¢ siecle sur le sujet, quand il
avait estimé que les regles appliquées aux dimmi-s
étaient celles définies dans le pacte de ‘Umar ¢
(r. 634-644). Lauteure, en revanche, est parvenue a
conclure que ce fameux pacte était trop théorique
pour étre applicable, en particulier en Sicile. La
fiscalité, pense-t-elle, a mis du temps avant d'étre
appliquée aux minorités religieuses, le processus
d’application ayant pris plus d’un siecle et demi, le
temps de la conquéte militaire de l'ile.

La fiscalité byzantine a ainsi survécu en Sicile
au lendemain de la conquéte musulmane. Il en alla
de méme en Orient, ol les musulmans gardérent
les traits importants de I'administration sassanide.
Ce systeme d'imposition fiscale se «situe au croise-
ment de I'administratif et du religieux » (p. 121), et,
selon A. Nef, cette taxe doit étre «lue sur le modéle
de celle versée par les dimmi-s ». Cette thése de
survivance est séduisante, mais, pensons-nous, les
données historiques et juridiques ne furent pas
les mémes. A partir de la deuxiéme moitié du 11/
IX¢ siecle, en effet, le contexte juridique et historique
change. Les différentes écoles juridiques avaient
quasiment déterminé leur corpus et défini les regles
administratives et fiscales relatives aux membres
des autres religions, lesquelles y étaient alors encore
majoritaires. La mudawwana d’Aba Sa‘id Sahnin
al-Qayrawani (m. 240/854) en est un exemple.

Les sources matérielles et les données archéo-
logiques concernant ces communautés sont rares,
voire inexistantes. A. N. fait allusion aux sceaux de
plomb portés par les dimmi-s, preuve matérielle
pour prouver aupres du fisc que la personne sétait
acquittée de ce quelle devait. Ces sceaux ont été
remplacés a partir du 1vé/x¢ siecle par des attestations
documentaires, comme le confirme A. Carmona
Gonzalez dans sa contribution, « Doctrina sobre la
gizya en el Occidente islamico pre-moderno ». La
gizya collective, atteste-t-il, fut une pratique courante
jusquau viie/xine siecle, ce qui laisse penser qu’un
paiement collectif a été pratiqué auparavant et que
ces «selloenlanuca » (p. 107) doivent étre entendus
comme l'acquittement général de I'ensemble de la
communauté, et non de I'un de ses membres, en
l'occurrence celui qui porte le sceau. A. N remarque
a ce propos: « on ne peut manquer détre étonné par
le contraste entre le nombre de sceaux qui auraient
été nécessaires » (p. 123) pour tous les membres de
la communauté juive et chrétienne.

Rien ne permet de dire, ajoute-t-elle, que ces
sceaux, qui se rapportent a des émirs aghlabides (de
242/856 au 295/907 au plus tard), soient des sceaux
de gizya. Rien ne permet non plus, a notre avis, de
confirmer que l'indication d’Ilbn Hawqal, al-gawali
al-marsiima ‘ald al-gamagim, soit en rapport avec la
taxe de capitation. L'utilisation des termes marsiima
et gamagim © pour parler de la gizya individuelle
nous laisse un peu perplexe. En revanche, l'explica-
tion donnée par Y. Ragib de ces gawadli en tant que
«fuyards de I'imp6t » venus s'installer dans d’autres
régions, nous semble une interprétation plus proche
de la réalité historique de I'4poque ).

La gizya dans le milieu rural, comme I'a démon-
tré E. Voguet, apporte la preuve que la capitation due
sur les personnes n'‘était pas un impot réservé aux
seuls habitants du milieu urbain comme on pourrait
le déduire de la fatwa rapportée par al-Wansarisi.
L'auteure estime, avec prudence, que les populations
juives qui « échappaient au paiement de cette taxe,
bénéficiaient peut-étre de Iéloignement des struc-
tures administratives ... ». Le paiement de la gizya est

(6) Dans un papyrus arabe daté de 168/785, ces trois mots:
gawali, gamagim, gizya ont été utilisés. Pour le harag on trouve
ajouté le terme gamagim, mais, pour mentionner l'acquittement
de la gizya, est ajouté le terme ra’s (pl. ru'is). Voir S. Maghawry
Mohammed, Titles and Names of Crats and Jobs in the Light of
Arabic Papyri, Cairo, 2002, vol. lll, p. 64-65; P. Sijpesteijn, traduit
les gamagim-s par («les notables ») et les présente en tant que
the ‘heads’ of the town. Voir Shaping a Muslim State. The World
of a Mid-Eighth-Century Egyptian Official, Oxford University Press,
2013, p. 158 sq et p. 304.

(7) Yasuf Ragib, «Sauf-conduits d’Egypte omeyyade et abbas-
side », Annales Islamologiques, T. XXXI (1997), p. 143-168. |

| BCAI 29 94

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

donc une obligation, que ce soit pour les habitants
de la ville comme pour ceux de la campagne, et
en aucun cas ces habitants n'en étaient exemptés,
contrairement a l'interprétation par J. Tolan (p. 368)
des propos de l'auteure. Il écrit en effet, que «rural
jews were often in practice exempted from paying ».

Avec la deuxieme moitié du 11¢/1x¢ siecle et a
la suite d'une large diffusion de la Mudawwana de
Sahnan (m. 240/854), on assiste a une «explosion
du théme de la dimma », notamment avec al-'Utbi
(m. 255/869), commenté trois siecles plus tard par
Ibn Rudd al-Gadd (m. 520/1126). Nous sommes pas-
sés d'une vingtaine de clauses relatives aux minorités
religieuses mentionnées par Malik dans son Muwatta’
a 280 masala-s sur ce theme soulevés par al-‘Utbi
comme les dénombre C. Aillet.

A partir d'un ensemble de 150 cas relevés dans
le chapitre sur les ahkam al-gand'iz (rites funéraires)
de la ‘Utbiyya, F. Bouchiba dans « Cimetiéres et
opérations funéraires en al-Andalus: dimmi-s et non-
musulmans face a la mort » procede a I'analyse de la
place des non-musulmans dans ce domaine a travers
les 18 cas consacrés aux dimmi-s.

Ibn Rud al-Gadd met en cause le point de vue
de Malik qui, en se référant a un verset coranique,
interdit au musulman de présenter des condoléances
a un non-musulman. Cette interdiction n'est pas
explicite d'apres Ibn Rusd, mais le résultat d’'une inter-
prétation. Néanmoins, les exemples d'exclusion et de
distinction se multiplient avec le temps et, chaque
fois, les juristes essaient d'imposer une séparation
entre les membres des différentes communautés. ||
est par exemple recommandé, pour accompagner le
cortege funéraire, de le faire a distance pour que le
sahat (le courroux) divin qui pourrait s'abattre sur le
groupe n‘atteigne pas le musulman (p. 225).

Dans la plupart des cas, Ibn Rusd utilise le terme
gd’iz, autorisé et non obligatoire, ainsi que « je ne vois
pas de mal a cela ». Il donne son avis sans I'imposer,
en utilisant par exemple l'expression «je pense (ara) »
afin d’alléger l'intensité de 'idée de tafrig (séparation)
confessionnelle et d’atténuer la distance entre les
communautés. Il était dailleurs le seul a recourir a
la niyya (I'intention) qui portera sur l'affaire en cas
de désaccord ou d’une décision ambigiie (p. 229).

Ce travail sur la conception de l'autre est aussi
abordé par C. Aillet qui consacre un sous-chapitre
a l'occupation confessionnelle de l'espace, ou l'on
distingue clairement les domaines de chacun, en
particulier dans le milieu urbain: les mosquées, les
églises, les cimetieres... etc.

Les rapports interconfessionnels sont non seu-
lement structurés autour du théme de la souillure
corporelle, de I'échange commercial et du savoir,

mais également dans un rapport plus structuré avec
|

le pouvoir politique en place, avec I'¢tude de Marina
Rustow: « The legal status of dimmi-s in the Fatimid
East ». Elle est partie a la recherche de ce regard
«from the palace in Cairo », a travers I'ensemble de
pétitions dans le diwdn al-mazalim. LUidée de droit,
haqq, et «the language of right » produite par les
fugaha’-s et dans les rouages du palais califal occupe
une place centrale dans sa démarche analytique. Il
serait plus productif, pense-t-elle, d'examiner les
relations de pouvoir que nouérent les musulmans
comme d:ailleurs les dimmi-s avec I'Etat car les deux
communautés étaient en situation de négociation
permanente puisque le « power can be negotiated »
loin des préjugés « of legal status » (p. 326).

Sans avoir rendu compte de toutes les contri-
butions qui forment la matiere de cet ouvrage de
trés haute qualité, dense et richement documenté,
nous dirons en conclusion qu'il représente un outil
de références pour les spécialistes dans le domaine
des études sur les minorités, au Maghreb et en
Espagne en particulier. C'est un travail remarquable,
précieux a tous les égards, qui propose des approches
diverses des sources et des analyses fécondes, méme
lorsqu’elles nous semblent osées. Il contient en germe
de nombreux débats fructueux pour l'avenir. On ne
peut que souhaiter que d'autres entreprises similaires
voient le jour. Que ses coéditeurs en soient vivement
remerciés.

Moez Dridi
CNRS - Paris

BCAI 29 S5

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

