
	 BCAI 29	 90

III. Histoire

Fierro Maribel, Tolan John, 
�The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West 
(Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries).

Turnhout, Brepols (Religion and Law in 
Medieval Christian and Muslim Societies), 
2013, 416 p. 
ISBN : 978-2503548548

Cette édition est le fruit d’un colloque qui a eu 
lieu au mois de mars 2011 à la Casa de Velazquez 
en Espagne. Il s’agit d’un grand projet d’étude trai-
tant du cadre politique, social, anthropologique et 
juridique qui régissait les minorités religieuses en 
Occident musulman. Cette entreprise, qui s’ajoute 
à d’autres travaux fondateurs sur le statut et le vécu 
des minorités religieuses, apporte la confirmation de 
l’importance de ce sujet et témoigne de la nouveauté 
de l’approche suivie pour étudier ce sujet.

Plutôt que d’écrire une énième histoire des mino-
rités religieuses en terre d’Islam, Maribel Ferro et John 
Tolan ont préféré regrouper des études sur certains 
aspects de la vie des ḏimmī-s en pays musulmans à 
différentes époques de leur histoire mouvementée 
et, pour traiter de ces aspects, ils ont fait appel aux 
meilleurs spécialistes en la matière. Cet ouvrage est le 
résultat remarquable de la collaboration de dix-sept 
chercheurs, historiens et islamologues de nationalités 
et de langues différentes qui s’intéressent à la ques-
tion des minorités dans l’Occident musulman et plus 
spécialement en al-Andalus à l’époque médiévale.

Après une revue générale des études sur les 
minorités et un exposé détaillé sur la question, Mari-
bel Fierro dresse une bibliographie exhaustive, tant 
en anglais qu’en français et en espagnol. Elle définit 
ensuite cinq thèmes principaux : « Legal views on 
ḏimmī-s » composé de deux articles ; « The early 
period : submission and adaptation » qui réunit six 
contributions ; « Exploring legal casuistry » est entiè-
rement consacré aux cas juridiques et comprend trois 
articles ; deux articles composent la quatrième partie, 
« Going to Court », qui expose des litiges ; la dernière 
partie enfin revient sur le thème des sources non 
musulmanes (« The non-muslim sources »).

J. Tolan tire les conclusions générales de l’ou-
vrage qui se termine par un index.

L’espace dans lequel la condition de ces ḏimmī-s 
a été « auscultée » est celui du pourtour de la 
Méditerranée. Maribel Fierro reconnaît que le 
contexte géographique que privilégient les différents 
auteurs est celui d’al-Andalus. Mais la Sicile, le 
Maghreb central, Tlemcen, Kairouan, ainsi que 
Le Caire fatimide font également partie de cette 
recherche. On y soulève des interrogations variées, 
liées à l’architecture domestique ou religieuse, aux 

cimetières, aux rapports de voisinage et aux marchés. 
La contribution d’Élise Voguet intitulée « Les 
communautés juives du Maghreb central à la lumière 
des fatwā-s mālikites de la fin du Moyen Âge » a 
ceci de particulier qu’elle sort des agglomérations 
urbaines pour nous conduire à la découverte des 
minorités dans les campagnes de Tlemcen, nonobs-
tant la faiblesse des informations sur ces régions 
éloignées des centres urbains où les rapports humains 
et économiques prennent d’autres dimensions.

	 Les sources exploitées dans ce travail sont 
variées : des recueils de sentences (aḥkām-s), des 
consultations juridiques (fatāwā) et des masā’il 
(des questions d’ordre juridique) malékites. David 
Wasserstein, dans « Families, forgery and false-
hood : two jewish legal cases from medieval islamic 
North Africa », a exploité des responsa rabbiniques 
regrettant au passage l’inexistence d’une Geniza au 
Maghreb ou en Espagne. Ana Echevarria de son côté, 
dans « Jews as Heretics in the Eyes of an Arabized 
Christian Community », a exploité la Collectio Cano-
nica Arabica, connue sous le nom arabe d’al-Qānūn, 
compilée et traduite du latin vers l’arabe vers 1050. 
L’auteure souligne la richesse de ce corpus, « a wealth 
of information » selon son expression, qui contient 
des questions fondamentales, de droit et de société, 
en rapport avec la communauté chrétienne de 
l’Andalousie musulmane.

Cyrille Aillet, dans « Contribution des fron-
tières interconfessionnelles : le cas des chrétiens 
d’al-Andalus dans les sources juridiques (iie/viiie-vie/
xiie s.) » étudie les relations interconfessionnelles à la 
lumière de la littérature juridique à laquelle s’ajoutent 
diverses sources biographiques et historiques. Il met 
ces dernières en relation de « va-et-vient textuel » 
avec l’apologie chrétienne, sans se contenter, précise-
t-il, uniquement d’une simple étude diachronique.

La question de la capitation, ǧizya est considérée 
comme the linchpin (clef de voûte - J. Tolan, p. 367) 
pour une standardisation et une uniformité du 
« ḏimma systeme », omis du pacte du calife ‘Umar. Cet 
impôt, imposé aux non-musulmans qui souhaitaient 
rester fidèles à leur religion et bénéficier d’une cer-
taine protection, joue un rôle important, notamment 
au niveau économique. À cet impôt sur les individus 
s’ajoute celui imposé sur les terres (ḫaraǧ), ce qui 
a posé un grand problème de distinction chez les 
chroniqueurs quelques siècles plus tard.

Christian Müller,  dans sa contribution 
« Non-Muslims as Part of Islamic Law : Juridical 
Casuistry in a Fifth / Eleventh-Century Law Manual », 
propose une approche « radicalement différente » 
des minorités en terre d’Islam. Les ḏimmī-s qui se 
manifestent à travers cinq fields of law (domaines 
juridiques), pense-t-il, ne sont pas une catégorie 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 91

III. Histoire

juridique à part, mais une partie d’un système 
légal global dont les règles sont inter-dépendantes, 
formant ainsi un système « interlocking » d’« inter-
verrouillage » des normes, comme le qualifie J. Raz. 
Cette idée trouve son écho dans la contribution 
d’Ahmed Oulddali qui parle d’une « unité judicaire 
à l’intérieur du Dār al-islām permettant de protéger 
tous les sujets » (1) (p. 279).

À partir de l’œuvre d’al-Kāfī Ibn ‘Abd al-Barr 
(m. 463/1071), qui présente une image proche de 
l’époque « snap-shot », comme la qualifie Ch. Müller, 
les minorités religieuses, dans les livres de fiqh, sont 
appréhendées en étroite relation avec la commu-
nauté musulmane majoritaire. Les ḏimmī-s sont 
ainsi présentés comme une partie intégrante d’une 
vision juridique qui prend en considération toutes 
les communautés qui composaient la société 
musulmane médiévale. Leur statut entre dans cette 
logique dichotomique du droit musulman fondée 
sur les dualités homme / femme, esclave / homme 
libre, sujet majeur / mineur, musulmans / non-mu-
sulmans. Ces derniers, précise-t-il, sont dispensés 
des pratiques religieuses et de plusieurs autres 
obligations juridiques, comme le serment (qasam) 
devant un juge musulman, les ḥudūd (punitions) 
infligées aux musulmans en cas d’apostasie, ridda, ou 
de consommation d’alcool. Aussi l’acquittement de 
la ǧizya, en tant qu’obligation religieuse, est-il condi-
tionné par l’âge, le niveau matériel, le sexe et le type 
d’activité pratiquée dans la vie. Les commerçants, 
sous quelques conditions, atteste-t-il, et qui payent 
la dime (‘ušur) bénéficient d’une exonération. En 
cas de guerre contre la communauté musulmane, 
les ḏimmī-s deviennent des ḥarbī-s (« outside ene-
mies »), et, selon Ibn ‘Abd al-Barr, d’autres types de 
lois juridiques leur sont alors appliquées.

Ch. Müller pose la question du statut juridique 
des terres agricoles, sur le règlement relatif à la ges-
tion des lieux du culte ḏimmī-s, officiellement gérés 
d’après la doctrine malékite introduite par l’émir 
al-Ḥākim I (r. 180-206/796-822). Cette question 
est largement étudiée par J. P. Molénat dans « La 
fatwā sur la construction des églises à Cordoue 
au ive/xe siècle » et Alejandro Garcia Sanjuan dans 
« La formación de la doctrina legal mālikí sobre 
lugares de culto de los dimmíes ». J. P. Molénat 
s’est particulièrement intéressé à une consultation 
juridique du début du ive/xe siècle et qui concernait 
le droit de la jouissance de leurs églises par les 
chrétiens, ensuite les lieux sur lesquels les chrétiens 

(1)  Il cite Mario Grignaschi, « La valeur du témoignage des sujets 
non-musulmans (ḏimmī) dans l’Empire ottoman », Recueil de la 
société Jean Bodin pour l’histoire comparative des institutions 18 
(1963), p. 211-323.

de Cordoue pouvaient construire une église autre 
que celle qui existait déjà. Nous apprenons à ce sujet 
que d’après Ibn Sahl (m. 1093/486), et sur la foi de 
ses prédécesseurs malékites, pareille entreprise était 
interdite aux chrétiens, s’opposant donc à ce que de 
nouveaux lieux de cultes soient érigés. En revanche, si 
les juifs et les chrétiens étaient séparés de la demeure 
de l’Islam et de son sanctuaire (ḥarīmihi), ils avaient 
le droit de construire des églises et des synagogues.

G. Sanjuan, quant à lui, en examinant l’opinion 
de la première génération des docteurs malékites, no-
tamment Ibn al-Qāsim (m. 191/807) et Ibn Māǧišūn 
sur les lieux de culte des minorités religieuses, pense 
qu’ils ne résument pas l’intégralité de la tradition 
malikite dans la mesure où ils se concentrent sur la 
seule normativité loin de la casuistique.

Les problèmes au sein des communautés 
ḏimmī-s sont divers, et les litiges étaient soumis 
devant leurs tribunaux respectifs. Cependant, les 
plaintes étaient recevables par un juge musulman si 
les plaignants se mettaient « d’accord pour qu’il en 
soit ainsi […] bi-riḍāhum » (É. Voguet, p. 302). Malgré 
l’autonomie judiciaire dont ils disposaient, juifs et 
chrétiens pouvaient donc choisir de recourir aux 
instances judiciaires musulmanes. En cas d’injustice 
subie par le ḏimmī, le cadi était obligé de réparer 
l’injustice (waḍ‘ al-ẓulm), alors que dans d’autres 
situations litigieuses, le cadi avait le choix (muḫayyar 
fī l-ḥukm) et pouvait s’abstenir de donner son avis et 
rejeter la requête.

Nous ajouterons que, d’après les documents 
légaux rassemblés dans la base de données CALD, 
nombre de juifs et de chrétiens préféraient signer 
leur contrat de vente ou de mariage devant un juge 
musulman (2). Il était plus facile pour eux en cas de 
problème de porter leur affaire devant un juge musul-
man pour voir garantir leur droit au lieu d’attendre 
des décisions longues et parfois compliquées des 
autorités rabbiniques comme dans le cas de divorces 
ou d’héritages. Les décisions rabbiniques qui se pre-
naient à distance, à Bagdad ou à Jérusalem, centres du 
judaïsme médiéval, ralentissaient de façon notable le 
règlement des différends. Un autre problème se po-
sait au niveau de l’applicabilité et de l’exécution des 
sanctions et des peines. En effet, les communautés 
religieuses ne disposaient pas de l’autorité exécutoire : 
telle qu’une police communautaire, un ṣāḥib al-sūq 
ou encore un ṣāḥib al-šurṭa comme c’était le cas pour 
la communauté musulmane.

2  CALD (Comparing Arabic Legal Documents) consultable 
sur internet. http://cald.irht.cnrs.fr. Voir aussi G. Kahn, Arabic 
Legal and Administrative Documents in the Cambridge. Genizah 
Collection, Cambridge, 2006, p. 50-60.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 92

III. Histoire

David J. Wasserstein, dans « Families, forgery 
and falsehood : two jewish legal cases from medieval 
islamic North Africa », présente deux cas extraits 
d’un corpus de responsa, apportant un témoignage 
direct sur le fonctionnement de l’appareil judiciaire 
rabbinique et la procédure suivie afin de rendre 
justice.

À partir de l’exemple de falsification de deux 
documents, datés vers l’an 1020-1000, par deux 
personnes, la première originaire de Tlemcen, 
déplacée de force, et la deuxième de la ville de 
Kairouan, D. J. W. réexamine la manière et le degré 
de l’applicabilité de la loi juive dans la société musul-
mane. Dans ces deux circonstances, les membres de 
la même communauté se trouvèrent dans l’obligation 
de falsifier des documents afin de prouver un droit 
ou d’en réclamer un autre.

Par ailleurs, le droit d’aînesse permettait chez 
les juifs que le fils aîné obtienne doublement sa part 
d’héritage. L’un des frères falsifia son acte de naissance. 
Le second frère douta de l’authenticité de cet acte, 
qui fut remis en cause avant d’être annulé. Le rabbin 
babylonien, directeur de l’académie talmudique de 
Poumbedita en Irak, Hay Gaon (m. en 1038), opta 
pour la preuve orale. Cette constatation nous amène 
à faire le lien avec la législation musulmane qui ac-
corde une importance fondamentale au témoignage 
oral afin de reconnaître la preuve et aider le juge à 
fonder son jugement en cas de litige (3).

D. J. W. dit encore qu’à Kairouan, dans le 
Maghreb oriental, au temps des Fatimides, afin de 
protéger ses biens de la saisie de l’État, un mari avait 
transmis l’intégralité de sa fortune à sa femme avant 
d’arranger la répudiation de cette dernière. Des 
témoins attestèrent de la validité du divorce, mais la 
mort surprit le mari et sa femme, organisateurs de 
l’affaire, et un conflit divisa les héritiers. Ces derniers, 
de côté paternel, mirent en doute l’authenticité 
de l’acte de divorce signé par le mari. Ces subter-
fuges juridiques, ḥiyal, sont une manière de dévier 
les regards « To pull the wool over the eyes of the 
States » de l’État notamment pendant l’époque 
fatimide. Le recours au témoignage oral par le juge 
juif s’imposa comme unique solution pour dissiper le 
doute. L’auteur estime en tout cas que l’État fatimide 
avait poussé ses sujets à falsifier les documents pour 
protéger leur richesse. D’après D. J. W., dans ce genre 
de circonstances, quelle que soit la confession des 
individus, les uns comme les autres étaient amenés 

(3)  Christian Müller, « Écrire pour établir la preuve orale en Islam. 
La pratique d’un tribunal à Jérusalem au xive siècle », Les outils de 
la pensée. Étude historique et comparative des « textes », sous la 
direction de Akira Saito et Yusuke Nakamura, Paris, 2010, p. 63-97.

« certainly » à adopter les mêmes méthodes afin de 
conserver leurs richesses. Procéder à une pratique 
illégale afin de fuir le despotisme de l’État est certai-
nement une cause communautaire, mais aller jusqu’à 
l’adopter avec certitude, comme le pense D. J. W., en 
tant que pratique courante est, me semble-t-il, une 
généralisation un peu rapide des faits.

Toujours est-il que l’importance du témoi-
gnage oral dans le droit musulman comme preuve 
juridique s’impose avec la même force aux non-mu-
sulmans. Ahmed Oulddali, dans « Recevabilité du 
témoignage du ḏimmī d’après les juristes mālikites 
d’Afrique du Nord », présente en effet une analyse 
fort détaillée et structurée en allant chercher dans 
les interstices des textes juridiques les cas oubliés 
ou volontairement écartés. À partir de deux fatwā-s, 
A. O. évoque l’implication des minorités dans la vie 
judicaire des musulmans comme témoins. Les juristes 
malikites permettent en effet aux cadis d’entendre le 
témoignage d’un ḏimmī, bien qu’il ne soit autorisé à 
témoigner ni « dans les lieux sédentaires ni pendant 
les voyages », comme le précise l’imām Mālik, et si 

– et seulement si – ce ḏimmī est considéré comme 
un expert dans son domaine. Contrairement à 
cette position restrictive, les malékites s’inclinent 
devant les exigences de la réalité et la conservation 
de l’intérêt public, la maṣlaḥa. Comme le démontre 
A. Oulddali, le besoin, ḥāǧa, fit qu’on sollicitait l’avis 
d’experts des autres communautés en matière de 
médecine, de maçonnerie même, s’ils n’étaient pas 
des témoins honorables, le cadi, dans ce cas de 
figure, n’ayant pas à se préoccuper de la moralité des 
témoins et ne faisant que chercher leur connaissance 
et s’assurer de leur fiabilité.

La politique fatimide de confiscation des biens 
des minorités a été poursuivie par les Almohades. 
Mohamed Cherif dans son article « Encore sur le 
statut des ḏimmī-s sous les Almohades » revient sur 
la politique de cette dynastie. L’auteur se positionne 
en défenseur de la politique almohade en pensant 
que ce « tableau noirci » a été peint par un courant 
historique qui s’est fondé sur des clichés transmis sans 
fondement historique. Il pense que les juifs, dans leurs 
activités commerciales en particulier, avaient souffert 
des retombées négatives de l’invasion almohade 
comme d’ailleurs les musulmans durant quelques 
phases d’oppressions.

La conversion forcée des juifs et des chré-
tiens d’al-Andalus et du Maghreb lancée par ‘Abd 
al-Mu’mīn (r. 1147-1163) reste infondée et sujette à 
discussion, estime A. Chérif. Cette idée a été défendue 
par des chroniqueurs orientaux comme al-Nuwayrī 
ou al-Qifṭī, voire plus tardivement avec Ibn Taġrībirdī 
(m. 874/1469) qui tenaient leurs informations de la 
bouche de narrateurs juifs fugitifs. L’auteur met en 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 93

III. Histoire

C. A., en se référant à d’autres travaux notam-
ment ceux de F. Simonet (4) et D. Serrano (5) montre 
que l’idéologie politique almohade fut basée sur l’ex-
clusion. D’ailleurs, les fatāwā-s, émises par les juristes 
de l’époque, sont qualifiées par l’auteur comme étant 
« le témoignage des tensions qui sévissaient dans la 
région de Grenade ».

Il faut dire que les fatāwā n’étaient pas des 
décisions, mais des avis jurisprudentiels, dont l’appli-
cation demeurait aléatoire et qu’ils étaient parfois 
jugés « extrêmes et inapplicables », comme le précise 
É. Voguet dans sa contribution.

C. Aillet, citant Ibn al-Ṣayrafī en 492/1099, repre-
nant Ibn al-Ḫatīb dans al-Iḥāṭa fī aḫbār Ġarnāta, 
donne des exemples précis concernant la politique 
discriminatoire et violente menée par les Almora-
vides. La destruction de l’église d’Elvira fut entreprise 
sur l’ordre de l’émir Yūsuf Ibn Tāšfīn. Ce dernier fut à 
l’époque « appuyé par l’avis juridique des fuqahā’-s », 
(p. 175). À Séville à la fin du xie siècle, Ibn ‘Abdūn, 
dans son manuel de ḥisba, traite avec mépris les 
chrétiens.

É. Voguet démontre, à la lumière du Musnad 
d’Ibn Marzūq, que les marques distinctives que 
devaient porter les ḏimmī-s dans le milieu rural 
de la ville de Tlemcen n’ont jamais été appliquées 
avec rigueur durant les différentes périodes. Les 
apparences vestimentaires attestent avec certitude 
que les juifs étaient mêlés à la société musulmane, 
fondus dans le tissu urbain « sans que cela pose a 
priori de problème ». D’ailleurs et comme le sou-
ligne par ailleurs Ch. Müller, les minorités religieuses 
bénéficiaient des mêmes droits que ceux des musul-
mans, en particulier dans le domaine commercial. Ils 
jouissaient, estime-t-il, des mêmes privilèges en cas 
de transaction ou de droit d’accession (šuf‘a), dans 
une affaire de métayage (musāqāt) ou vivification 
de terres agricoles abandonnées, les mawāt-s. Les 
musulmans et les ḏimmī-s étaient égaux devant les 
impôts, en particulier dans le cas des musāqāt, mais 
pas dans le cas de zakāt (« alms-tax »), comme le 
suggère l’auteur (p. 44).

Nous remarquons, à la lecture de cet ouvrage, 
que les échanges commerciaux et les intérêts éco-
nomiques, s’ils ne concernent pas des produits pro-
hibés par l’islam et si l’on exempte les transactions 
illicites comme la pratique de l’usure (ribā’), sont, 

(4)  F. J Simonet, Historia de los mozarabes en Espana : deducida de 
los mejores y mas autenticos testimonios de los escritores cristianos 
y arabes, rééd. Amsterdam, Oriental Press, 1967.
(5)  Delfina Serrano, « Dos fetuas sobre la expulsión de mozárabes 
al Magreb en 1126 », Anaquel de Estudios Arabes 2 (1991), 
p. 164-165.

doute la véracité de ces récits collectés auprès de ces 
rescapés qui déformaient sans doute la réalité dès leur 
arrivée au Mašriq. Certes, l’exagération existe comme 
dans tous les récits historiques, notamment chez ces 
encyclopédistes éloignés des faits dans l’espace et 
dans le temps, mais mettre en doute, nous semble-t-il, 
l’intégralité d’une telle information reste à prouver. 
Car, même à distance, les chroniqueurs avaient la 
possibilité de rassembler des informations fiables, 
proches de la réalité.

L’abolition du pacte de la ḏimma par les Almo-
hades, rapportée par al-Marrākušī en 621/1224 est 
invérifiable et sans crédibilité historique d’après 
l’auteur de cet article. Ce dernier pense que cette abo-
lition est à prendre dans « le sens juridique en faisant 
tomber la perception de la ǧizya ». Il reste sceptique 
en avançant qu’il est difficile « de saisir la signification 
de l’abolition ».  À ce niveau une question s’impose : 
les Almohades étaient-ils qualifiés pour modifier ou 
suspendre une disposition coranique ? Le sujet reste 
ouvert à maintes interprétations.

Quant aux récits rapportés par les chroni-
queurs relatifs à la question de la conversion des 
juifs et des chrétiens par la force, aucune inquisi-
tion, d’après l’auteur, n’a été instaurée pour vérifier 
leur foi. L’amān fut donné aux ḏimmī-s désireux 
de quitter une ville comme Mahdiyya et de se 
diriger vers la Sicile. L’auteur conclut, rapportant les 
propos de Maimonide selon lequel « on n’a jamais 
vu une persécution aussi merveilleuse où l’on ne 
vous impose que des paroles » ! Les relations entre 
musulmans et juifs, en dépit de quelques exactions 
ont été en réalité marquées par une politique de 
complicité, notamment durant la période du règne 
du calife al-Ma’mūn (r. 1232-1229) et de la conviven-
cia entre les deux communautés (p. 81).

Cyrille Aillet pense que les Almoravides et les 
Almohades ont placé les minorités religieuses à la 
marge de leur projet impérial et qu’ils ont adopté 
à leur égard une politique de répression qui s’est 
renforcée dans la péninsule Ibérique avec « la mon-
tée de la suspicion ». Cet état de fait est totalement 
différent de celui de l’époque des premiers califes 
dans la péninsule Ibérique qui avaient fondé leur 
idéologie sur l’idée et le projet d’intégration et de 
multi-confessionnalisme. (p. 175). Cela avait donné 
lieu à une série des problèmes d’ordre politique, 
social et confessionnel qui n’étaient pas nouveaux 
pour la communauté musulmane. Il y avait eu déjà 
des précédents auxquels les Omeyyades en Orient 
avaient été confrontés et qui pouvaient servir de 
modèle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 94

III. Histoire

Les sources matérielles et les données archéo-
logiques concernant ces communautés sont rares, 
voire inexistantes. A. N. fait allusion aux sceaux de 
plomb portés par les ḏimmī-s, preuve matérielle 
pour prouver auprès du fisc que la personne s’était 
acquittée de ce qu’elle devait. Ces sceaux ont été 
remplacés à partir du ive/xe siècle par des attestations 
documentaires, comme le confirme A. Carmona 
Gonzalez dans sa contribution, « Doctrina sobre la 
ǧizya en el Occidente islámico pre-moderno ». La 
ǧizya collective, atteste-t-il, fut une pratique courante 
jusqu’au viie/xiiie siècle, ce qui laisse penser qu’un 
paiement collectif a été pratiqué auparavant et que 
ces « sello en la nuca » (p. 107) doivent être entendus 
comme l’acquittement général de l’ensemble de la 
communauté, et non de l’un de ses membres, en 
l’occurrence celui qui porte le sceau. A. N remarque 
à ce propos : « on ne peut manquer d’être étonné par 
le contraste entre le nombre de sceaux qui auraient 
été nécessaires » (p. 123) pour tous les membres de 
la communauté juive et chrétienne.

Rien ne permet de dire, ajoute-t-elle, que ces 
sceaux, qui se rapportent à des émirs aghlabides (de 
242/856 au 295/907 au plus tard), soient des sceaux 
de ǧizya. Rien ne permet non plus, à notre avis, de 
confirmer que l’indication d’Ibn Ḥawqal, al-ǧawālī 
al-marsūma ‘alā al-ǧamāǧim, soit en rapport avec la 
taxe de capitation. L’utilisation des termes marsūma 
et ǧamāǧim (6) pour parler de la ǧizya individuelle 
nous laisse un peu perplexe. En revanche, l’explica-
tion donnée par Y. Rāġib de ces ǧawālī en tant que 
« fuyards de l’impôt » venus s’installer dans d’autres 
régions, nous semble une interprétation plus proche 
de la réalité historique de l’époque (7).

La ğizya dans le milieu rural, comme l’a démon-
tré É. Voguet, apporte la preuve que la capitation due 
sur les personnes n’était pas un impôt réservé aux 
seuls habitants du milieu urbain comme on pourrait 
le déduire de la fatwā rapportée par al-Wanšarīsī. 
L’auteure estime, avec prudence, que les populations 
juives qui « échappaient au paiement de cette taxe, 
bénéficiaient peut-être de l’éloignement des struc-
tures administratives … ». Le paiement de la ǧizya est 

(6)  Dans un papyrus arabe daté de 168/785, ces trois mots : 
ǧawālī, ǧamāǧim, ǧizya ont été utilisés. Pour le ḫarāǧ on trouve 
ajouté le terme ǧamāǧim, mais, pour mentionner l’acquittement 
de la ǧizya, est ajouté le terme ra’s (pl. ru’ūs). Voir S. Maghawry 
Mohammed, Titles and Names of Crats and Jobs in the Light of 
Arabic Papyri, Cairo, 2002, vol. III, p. 64-65 ; P. Sijpesteijn, traduit 
les ǧamāǧim-s par (« les notables ») et les présente en tant que 
the ‘heads’ of the town. Voir Shaping a Muslim State. The World 
of a Mid-Eighth-Century Egyptian Official, Oxford University Press, 
2013, p. 158 sq et p. 304.
(7)  Yūsuf Rāġib, « Sauf-conduits d’Egypte omeyyade et abbas-
side », Annales Islamologiques, T. XXXI (1997), p. 143-168.

nous semble-t-il, les seuls éléments fédérateurs des 
différentes communautés.

L’échange est beaucoup moins autorisé dans 
le champ des savoirs. C. Aillet évoque quelques 
exemples à ce sujet. Mālik Ibn Anas va jusqu’à 
condamner l’enseignement délivré par les musulmans 
aux ḏimmī-s. Il désapprouve également la partici-
pation à des concours littéraires, aḫtār, organisés 
par les membres des autres communautés car « elle 
participe à l’exaltation de l’associationnisme - ta‘ẓīm 
al-širk », (p. 191). Avec le temps, cette position rigo-
riste s’est atténuée. En s’appuyant sur un corpus de 
fatāwā, notamment celui d’al-Wanšarīsī, É. Voguet 
a pu mettre en valeur l’existence d’échanges féconds 
à Tlemcen entre les savants juifs, originaires de 
l’oasis de Figuig, et les fuqahā’ malékites dans les 
années 885/1480, lesquels étaient, confirme-t-elle, en 
échange permanent, comme le reflète le débat sur 
l’affaire de la destruction des synagogues au Touat 
et leur statut légal.

L’article d’A. Nef, « Le statut des ḏimmī-s dans 
la Sicile aghlabide (212/827-297/910) », aborde la 
question épineuse des « conditions faites aux vaincus 
dans l’île » de la Sicile après la conquête aghlabide en 
212/827. Elle s’est interrogée sur le statut fiscal des 
non-musulmans, réfutant dans sa démonstration 
l’opinion que Michele Amari avait exprimée dans la 
deuxième moitié du xixe siècle sur le sujet, quand il 
avait estimé que les règles appliquées aux ḏimmī-s 
étaient celles définies dans le pacte de ‘Umar Ier 
(r. 634-644). L’auteure, en revanche, est parvenue à 
conclure que ce fameux pacte était trop théorique 
pour être applicable, en particulier en Sicile. La 
fiscalité, pense-t-elle, a mis du temps avant d’être 
appliquée aux minorités religieuses, le processus 
d’application ayant pris plus d’un siècle et demi, le 
temps de la conquête militaire de l’île.

La fiscalité byzantine a ainsi survécu en Sicile 
au lendemain de la conquête musulmane. Il en alla 
de même en Orient, où les musulmans gardèrent 
les traits importants de l’administration sassanide. 
Ce système d’imposition fiscale se « situe au croise-
ment de l’administratif et du religieux » (p. 121), et, 
selon A. Nef, cette taxe doit être « lue sur le modèle 
de celle versée par les ḏimmī-s ». Cette thèse de 
survivance est séduisante, mais, pensons-nous, les 
données historiques et juridiques ne furent pas 
les mêmes. À partir de la deuxième moitié du iiie/
ixe siècle, en effet, le contexte juridique et historique 
change. Les différentes écoles juridiques avaient 
quasiment déterminé leur corpus et défini les règles 
administratives et fiscales relatives aux membres 
des autres religions, lesquelles y étaient alors encore 
majoritaires. La mudawwana d’Abū Sa‘īd Saḥnūn 
al-Qayrawānī (m. 240/854) en est un exemple.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 95

III. Histoire

le pouvoir politique en place, avec l’étude de Marina 
Rustow : « The legal status of ḏimmī-s in the Fatimid 
East ». Elle est partie à la recherche de ce regard 
« from the palace in Cairo », à travers l’ensemble de 
pétitions dans le diwān al-maẓālim. L’idée de droit, 
ḥaqq, et « the language of right » produite par les 
fuqāhā’-s et dans les rouages du palais califal occupe 
une place centrale dans sa démarche analytique. Il 
serait plus productif, pense-t-elle, d’examiner les 
relations de pouvoir que nouèrent les musulmans 
comme d’ailleurs les ḏimmī-s avec l’État car les deux 
communautés étaient en situation de négociation 
permanente puisque le « power can be negotiated » 
loin des préjugés « of legal status » (p. 326).

Sans avoir rendu compte de toutes les contri-
butions qui forment la matière de cet ouvrage de 
très haute qualité, dense et richement documenté, 
nous dirons en conclusion qu’il représente un outil 
de références pour les spécialistes dans le domaine 
des études sur les minorités, au Maghreb et en 
Espagne en particulier. C’est un travail remarquable, 
précieux à tous les égards, qui propose des approches 
diverses des sources et des analyses fécondes, même 
lorsqu’elles nous semblent osées. Il contient en germe 
de nombreux débats fructueux pour l’avenir. On ne 
peut que souhaiter que d’autres entreprises similaires 
voient le jour. Que ses coéditeurs en soient vivement 
remerciés.

Moez Dridi 
CNRS - Paris

donc une obligation, que ce soit pour les habitants 
de la ville comme pour ceux de la campagne, et 
en aucun cas ces habitants n’en étaient exemptés, 
contrairement à l’interprétation par J. Tolan (p. 368) 
des propos de l’auteure. Il écrit en effet, que « rural 
jews were often in practice exempted from paying ».

Avec la deuxième moitié du iiie/ixe siècle et à 
la suite d’une large diffusion de la Mudawwana de 
Saḥnūn (m. 240/854), on assiste à une « explosion 
du thème de la ḏimma », notamment avec al-‘Utbī 
(m. 255/869), commenté trois siècles plus tard par 
Ibn Rušd al-Ğadd (m. 520/1126). Nous sommes pas-
sés d’une vingtaine de clauses relatives aux minorités 
religieuses mentionnées par Mālik dans son Muwaṭṭa’ 
à 280 mas’ala-s sur ce thème soulevés par al-‘Utbī 
comme les dénombre C. Aillet.

À partir d’un ensemble de 150 cas relevés dans 
le chapitre sur les aḥkām al-ǧanā’iz (rites funéraires) 
de la ‘Utbiyya, F. Bouchiba dans « Cimetières et 
opérations funéraires en al-Andalus : ḏimmī-s et non-
musulmans face à la mort » procède à l’analyse de la 
place des non-musulmans dans ce domaine à travers 
les 18 cas consacrés aux ḏimmī-s.

Ibn Rušd al-Ğadd met en cause le point de vue 
de Mālik qui, en se référant à un verset coranique, 
interdit au musulman de présenter des condoléances 
à un non-musulman. Cette interdiction n’est pas 
explicite d’après Ibn Rušd, mais le résultat d’une inter-
prétation. Néanmoins, les exemples d’exclusion et de 
distinction se multiplient avec le temps et, chaque 
fois, les juristes essaient d’imposer une séparation 
entre les membres des différentes communautés. Il 
est par exemple recommandé, pour accompagner le 
cortège funéraire, de le faire à distance pour que le 
saḫaṭ (le courroux) divin qui pourrait s’abattre sur le 
groupe n’atteigne pas le musulman (p. 225).

Dans la plupart des cas, Ibn Rušd utilise le terme 
ğā’iz, autorisé et non obligatoire, ainsi que « je ne vois 
pas de mal à cela ». Il donne son avis sans l’imposer, 
en utilisant par exemple l’expression « je pense (arā) » 
afin d’alléger l’intensité de l’idée de tafrīq (séparation) 
confessionnelle et d’atténuer la distance entre les 
communautés. Il était d’ailleurs le seul à recourir à 
la niyya (l’intention) qui portera sur l’affaire en cas 
de désaccord ou d’une décision ambigüe (p. 229).

Ce travail sur la conception de l’autre est aussi 
abordé par C. Aillet qui consacre un sous-chapitre 
à l’occupation confessionnelle de l’espace, où l’on 
distingue clairement les domaines de chacun, en 
particulier dans le milieu urbain : les mosquées, les 
églises, les cimetières… etc.

Les rapports interconfessionnels sont non seu-
lement structurés autour du thème de la souillure 
corporelle, de l’échange commercial et du savoir, 
mais également dans un rapport plus structuré avec 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Fierro Maribel, Tolan John: The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-Nineth/Fifteenth centuries)., recensé par Moez Dridi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

