
	 BCAI 29	 87

III. Histoire

Deringil Selim, 
�Conversion and Apostasy  
in the late Ottoman Empire.

New York, Cambridge University Press,  
2012, 281 p. 
ISBN : 978-1107004559

La première phrase de Conversion and Apos-
tasy in the late Ottoman Empire fait entrer le lecteur 
dans le vif du sujet : « Nationalism is like mercury. 
You put a drop in your palm, it has mass, weight, 
and colour; yet when you try to seize it, it seeps out 
between your fingers, and you know that it will kill 
you if you swallow it (p. 1) (1) ». La comparaison du 
nationalisme avec le mercure souligne le caractère 
insaisissable et ambigu de cette notion avec tout ce 
qu’elle peut engendrer de dangereux. Né au xixe siècle 
à la suite de l’éveil nationaliste en Europe, ce concept 
reste fortement lié à l’identité religieuse (2). Ainsi, les 
cas de conversions et d’apostasies qui ont eu lieu au 
cours de ce siècle dans l’Empire ottoman peuvent 
être étudiés par le prisme de l’éveil nationaliste dans 
l’Europe balkanique, ce qui leur apportera un éclai-
rage nouveau.

D’emblée, l’auteur souligne l’ambiguïté que 
pose la conversion / apostasie : outre le fait qu’elle 
superpose une nouvelle identité religieuse, elle pro-
voque une perte potentielle en ce qu’elle mène à la 
dé-nationalisation que l’auteur comprend comme 
« the loss of a soul and a body from an increasingly 
“nationally imagined” community (p. 3) (3) ». L’apostat, 
selon S. D., peut être perçu aussi bien comme un 
héros que comme un danger, car il connaît les secrets 
de sa communauté.

L’auteur focalise la problématique de son 
ouvrage sur la liberté religieuse dans l’Empire otto-
man au xixe siècle et sur le rôle que le nationalisme 
a joué dans les cas de conversion ou d’apostasie. 
L’ouvrage se compose de cinq chapitres. Les deux 
premiers chapitres présentent le contexte politique 
qui a conduit le gouvernement ottoman à élargir 

(1)  « Le nationalisme est comme le mercure. Quand tu verses 
une goutte dans ta main, il a une masse, un poids et une couleur. 
Quand tu essaies de le saisir, il s’écoule entre tes doigts ; et tu 
sais que si tu l’avales, il te tuera ». Les traductions de l’anglais en 
français sont faites par l’auteur de cette recension.
(2)  Le lien entre identité nationale et identité religieuse est for-
tement discuté depuis la naissance du concept de nation. Pour 
les penseurs de l’époque, la religion ne suffit pas pour « offrir une 
base suffisante à l’établissement d’une nationalité moderne » 
(Ernest Renan, Qu’est-ce qu’une nation ?). Ce point est maintenu 
par les historiens contemporains qui s’intéressent à la définition 
de la nation (Hobsbawm, Anderson, Gellner, Thiesse).
(3)  « La perte de l’âme et du corps dans la communauté 
« nationalement imaginée .»

les droits accordés aux non-musulmans. L’auteur 
compare les deux décrets, la charte de Gülhane et 
l’édit de 1856, du point de vue de leur ouverture sur 
la liberté religieuse dans l’Empire ottoman ; d’autre 
part, il analyse l’implication des puissances étrangères 
dans la politique religieuse ottomane. Les chapitres 
suivants décrivent les cas les plus représentatifs des 
conversions ou des apostasies, lesquels sont forte-
ment liés à l’élargissement des privilèges octroyés 
aux non-musulmans : le crypto-christianisme ; les 
conversions pour échapper à la mort, en particulier 
le cas des réfugiés hongrois et polonais en 1849 ; 
enfin, les conversions de masse des Arméniens à la 
fin du xixe siècle.

Le contexte politique : les révolutions en Ser-
bie, en Grèce et en Égypte au début du xixe siècle, 
auxquelles s’ajoute la pression des grandes puissances, 
ont obligé le gouvernement ottoman à élargir les 
droits des sujets non-musulmans (particulièrement 
les chrétiens habitant en Roumélie). Entre 1839 et 
1876, un nouveau système s’est mis en place, que 
l’auteur appelle « Tanzimat State » (« État des Tan-
zimat », p. 29), pour établir l’égalité entre chrétiens 
et musulmans et empêcher ainsi toute propagation 
des révolutions nationales dans l’Empire ottoman.

En se fondant sur des ouvrages récents traitant 
des Tanzimat, l’auteur souligne que la charte de 
Gülhane, souvent considérée comme résultant de 
l’influence des puissances étrangères, particuliè-
rement celle de l’Angleterre, exercée sur Mustafa 
Reşid Paşa, a été précédée par un irade en date du 
17 juin 1839. Dans ce décret, l’accent était mis sur la 
protection de tous les sujets du sultan. La mise en 
vigueur de la charte a été suivie par la promulgation 
d’un nouveau Code pénal en 1840.

Dans le sous-chapitre « Conversion and apos-
tasy as the Imperial Headache » (« Conversion 
et apostasie – le mal de tête impérial », p. 38-42), 
S. D. démontre l’impact de la charte sur la politique 
religieuse. La mise en place de l’édit de 1839 interdisait 
implicitement l’exécution des apostats. Pour les pro-
téger, un « ordre caché » (irâde-i hafiye) était adressé à 
tous les gouverneurs de province en leur demandant 
d’envoyer sous bonne garde à Istanbul les personnes 
qui voulaient abandonner l’islam, qui échappaient 
ainsi aux jugements des tribunaux locaux. Cette 
mesure de protection envers les apostats répondait 
à deux objectifs : éviter les émeutes que ces événe-
ments pouvaient susciter auprès des populations 
locales, empêcher l’intervention des représentants 
des puissances étrangères et des missionnaires.

L’auteur décrit le processus de conversion à l’is-
lam et sa réglementation. Chaque converti convoqué 
devant le juge, avait le droit d’être accompagné par 
un guide spirituel dont le rôle était parfois ambigu : 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papież
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 88

III. Histoire

« He or she was the object of accusations of forcible 
conversion or pressure (p. 43) (4) ». Le futur converti 
devait se convertir de son plein gré, sans contrainte, 
et réciter la formule sacrée en présence d’un juge 
et de témoins. Un nom musulman lui était ensuite 
donné. Comme l’indiquent les registres du ministère 
de l’Intérieur, la circoncision était souvent pratiquée, 
mais elle n’était pas obligatoire. Dans les années 1860, 
les conversions étaient annoncées dans la presse dans 
une colonne spéciale intitulée « conversion » (ihtida).

Après cette présentation de la politique reli-
gieuse de l’Empire ottoman pendant la période des 
Tanzimat, S. D. analyse le rôle des puissances étran-
gères à l’égard des sujets non-musulmans. Il résume 
parfaitement bien l’influence étrangère dans l’Empire 
ottoman : « The Austrians dominated the Balkans ; 
the British protected the Greeks, the Armenians, and 
the tiny new Protestant community ; the Russians 
claimed a say over anyone from the Caucasus ; and 
the French protected the Catholics in the empire as 
a whole, and particulary the Maronites of Lebanon 
(p. 67) (5) ». Selon Sir Stratford Canning, ambassadeur 
anglais auprès du gouvernement ottoman, la position 
affaiblie de l’Empire ottoman donnait des possibilités 
d’action à l’Europe dans le domaine de la conver-
sion et de l’apostasie. L’auteur ouvre son deuxième 
chapitre en rappelant la crise engendrée par un cas 
d’apostasie en 1843. Il s’agit de celui d’un Arménien 
qui, converti à l’islam en 1842, décida de renier sa foi 
peu après. Revenu à Istanbul, il fut dénoncé auprès 
des autorités en tant qu’apostat. Son cas devint un 
sujet de contentieux entre les partisans de l’ancienne 
loi et les adeptes de la charte. Avakim / Mehmet fut 
finalement exécuté le 23 août 1843. Son exécution 
fut fortement critiquée par Sir Stratford Canning 
qui réclama auprès des autorités ottomanes que, 
dorénavant, la peine de mort ne soit plus appliquée. 
L’exécution trouva d’autant plus d’écho dans la presse 
internationale que l’apostat, au moment de son exé-
cution, était vêtu d’habits européens.

En 1856, la question de l’abolition de la peine 
de mort pour apostasie revint dans les discussions. 
Malgré les réclamations des ambassadeurs français 
et anglais, la Porte promit la non-application de la loi, 
mais elle ne prit pas le soin d’inclure un article spéci-
fique à ce sujet dans l’édit de 1856. La promulgation 
de la réforme (18 février 1856) a d’ailleurs précédé 

(4)  « Lui ou elle était l’accusé de conversion forcée ou de 
pression ».
(5)  « Les Autrichiens dominaient les Balkans ; les Anglais 
protégeaient les Grecs, les Arméniens et la petite communauté 
protestante ; les Russes prétendaient avoir le dernier mot sur 
quiconque venait du Caucase ; les Français protégeaient les 
Catholiques dans l’Empire et particulièrement les maronites 
du Liban ».

la signature du traité de Paris (30 mars 1856), qui 
mettait un terme à la guerre de Crimée et garantissait 
l’intégrité du territoire de l’Empire ottoman.

La liberté religieuse garantie par l’édit de 1856 a 
été mise à l’épreuve par les missionnaires protestants, 
d’autant que la communauté (millet) protestante 
a été officiellement reconnue par la Porte dans un 
décret le 15 novembre 1847 (p. 79). Quelques années 
plus tard, deux missionnaires protestants, Phander 
et Koelle, encouragèrent des convertis à prêcher 
contre l’islam dans des lieux publics. Les nouveaux 
convertis furent arrêtés et leur comportement sévè-
rement critiqué par le ministre de la police. Après le 
départ de Phander, Koelle a poursuivi son activité 
dans l’Empire ottoman, avec l’aide d’un enseignant 
de l’école d’Emirgan, Ahmet Tevfik Efendi (p. 83). 
En 1879, Phander et Ahmet Tevfik furent arrêtés en 
possession de documents compromettants. Malgré 
les protestations anglaise, allemande et autrichienne, 
Ahmet Tefvik fut condamné à l’exil. Contrairement 
à son père Abdülmecid, le sultan Abdülhamid II ne 
céda pas à la pression étrangère et refusa de libérer 
le condamné.

Bien que le sultan Abdülhamid n’ait pas cédé 
aux réclamations des puissances étrangères, celles-
ci continuaient d’exercer leur protection religieuse. 
S. D. cite de nombreux exemples d’interventions 
de consuls étrangers dans les provinces de l’Empire 
ottoman, principalement à Salonique, Bursa et Adana.

Dans le troisième chapitre, l’auteur analyse le 
problème du crypto-christianisme. La possibilité 
de révéler la foi donnée par la charte de Gülhane et 
confirmée par l’édit de 1856 encouragea de nom-
breux chrétiens habitant les provinces de l’Empire à 
revenir à leur croyance. Parmi les exemples fascinants 
étudiés par S. D., deux groupes attirent plus parti-
culièrement son attention : les Kromlides et les Sta-
vriotes, « musulmans malgré eux (6) ». Les Kromlides 
sont des musulmans parlant le grec, qui habitaient 
le nord de l’Anatolie, la région historique entre 
Trabzon et Gümüşhane. En 1857, ils ont déclaré leur 
appartenance à la religion chrétienne et demandé 
à être considérés comme orthodoxes. Convertis à 
l’islam depuis le milieu du xviie siècle, officiellement, 
ils ont pratiqué cette religion et, secrètement, le 
christianisme. Les ouvrages cités par l’auteur confir-
ment que le retour des Kromlides à la religion chré-
tienne ne surprit personne. Le plus intéressant est de 
savoir pourquoi les Kromlides ont décidé de revenir 
au christianisme. Selon S. D., il faut chercher l’expli-
cation dans la situation économique de la région où 
les Kromlides habitaient. Le gouvernement décida de 

(6)  Voir R. Janin, « Musulmans malgré eux, les Stavriotes », in 
Echos d’Orient, no 97, vol. 15, 1912, p. 495-505.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papież
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 89

III. Histoire

fermer les mines d’argent de Gümüşhane où travail-
laient les Kromlides parce que celles-ci n’étaient plus 
rentables. Afin d’éviter la conscription obligatoire, 
ils décidèrent de revenir à leur première croyance et 
d’envoyer une délégation à Istanbul pour demander 
la protection des ambassadeurs étrangers. Pour ne 
pas enfreindre la loi relative à la liberté religieuse 
précédemment reconnue, la Porte décida de créer 
une nouvelle catégorie pour les « reborn Christian 
Kromlides » (p. 121) en respectant leur double iden-
tité religieuse et en imposant à cette communauté 
les obligations qui découlaient de ce droit.

Les Stavriotes, originaires de la même région 
que les Kromlides, ont révélé leur identité religieuse 
après la proclamation de la constitution en 1876. 
Malheureusement, à cette époque, le gouvernement 
ottoman est devenu plus hostile envers les autres 
religions et a condamné à l’exil temporaire les repré-
sentants des Stavriotes. S. D. analyse le problème de 
double identité présente dans les cas des Kromlides et 
des Stavriotes, en faisant la distinction entre crypto-
christianisme et syncrétisme. Le document cité par 
l’auteur donne une autre raison expliquant la position 
du gouvernement ottoman vis-à-vis des Stavriotes : 
ces derniers étaient liés aux troubles révolutionnaires 
causés par les Arméniens. C’est cette question qui est 
étudiée dans le cinquième chapitre.

Après la défaite de l’Empire ottoman face à la 
Russie en 1878, la Sublime Porte a perdu une grande 
partie des Balkans. Les répercussions ont été rapide-
ment ressenties à l’intérieur du pays. La constitution 
a été suspendue, Mithat Paşa envoyé en exil puis exé-
cuté. La population arménienne était la dernière des 
communautés chrétiennes jouissant encore d’une 
relative autonomie. Elle était cependant exposée à 
deux problèmes : la double taxation et les exactions 
commises par les Kurdes. Les Arméniens ont su 
organiser leur défense en se servant des modèles 
komitaji (comités révolutionnaires) des Grecs, Serbes 
ou Bulgares. Pour enrayer la menace révolutionnaire, 
le sultan Abdülhamid prendra des mesures radicales, 
violentes, qui marqueront l’histoire de la fin de 
l’Empire ottoman.

À la suite des massacres, on assiste à des 
demandes de conversion en masse dans de nombreux 
villages arméniens. De crainte que les conversions 
apparaissent comme forcées aux yeux des puissances 
étrangères, le gouvernement ottoman les interdit 
officiellement jusqu’au rétablissement de l’ordre 
dans le pays (p. 215). Les conversions d’alors ont pour 
explication officielle la peur des Arméniens face aux 
attaques des Kurdes (p. 203).

Le chapitre qui précède la question arménienne 
présente, d’une façon générale, différents cas de 
conversions et aborde la loi de la citoyenneté procla-

mée en 1869, qui a séparé officiellement la religion 
et la citoyenneté, mais qui, en pratique, maintenait 
l’islam comme condition déterminante de la natio-
nalité (p. 157). L’auteur décrit des cas de conversion 
de personnes ayant décidé d’embrasser l’islam pour 
échapper à la prison ou pour fuir des persécutions 
dans leur pays d’origine à la suite de crimes commis. 
Parmi de nombreux exemples cités par S. D., signa-
lons la conversion à l’islam des réfugiés hongrois, 
polonais et italiens venus dans l’Empire ottoman 
après l’échec de la Révolution en Hongrie en 1849. 
Comme l’écrivait J.-H-A. Ubicini dans la préface 
des Lettres sur la Turquie (Paris, 1853, V-VI) : « La 
Porte, sommée injustement par l’Autriche et par la 
Russie, de livrer les réfugiés qui, à l’issue de la guerre 
de Hongrie, avaient trouvé un asile sur le territoire 
ottoman, avait refusé de céder aux injonctions de ces 
deux puissances voisines, et ce refus, soutenu au péril 
même de son existence, venait d’attirer de nouveau 
sur la Turquie l’attention de l’Europe qui s’en était 
détournée depuis 1840 ».

Pour mettre un terme aux réclamations russes et 
autrichiennes qui stipulaient l’extradition des réfugiés, 
la Porte proposa aux soldats polonais et hongrois de 
se convertir à l’islam et d’intégrer l’armée ottomane. 
En attendant un éventuel appui de la France et de 
l’Angleterre, le représentant de l’émigration polo-
naise à Istanbul, Michal Czaykowski, encouragea ses 
compatriotes et leurs compagnons d’infortune à 
accepter cette proposition en précisant, cependant, 
que le retour à la foi d’origine serait envisageable 
après avoir quitté l’Empire ottoman. Pour certains, la 
conversion permettra de faire de brillantes carrières 
militaires, mais il paraît difficile de limiter leur choix 
à ces seules raisons pratiques.

L’ouvrage de Selim Deringil est une étude cri-
tique passionnante des sujets complexes que sont la 
conversion et l’apostasie dans l’Empire ottoman au 
xixe siècle. L’auteur démontre brillamment les liens 
entre l’identité religieuse et l’identité nationale, qui 
ont marqué la période des Tanzimat, jalonnée des 
guerres durant lesquelles l’Empire tentait de préser-
ver son intégrité territoriale. Nous saluons la richesse 
des sources dont l’auteur fait l’étalage, et l’éloquence 
dont il fait preuve tout au long de son écriture. Les 
exemples évoqués dans chaque chapitre prouvent 
le soin avec lequel il a su habilement traiter ce sujet 
difficile et complexe.

Katarzyna Papież 
Université Paris-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papież
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

