| Il. HisTOIRE |

DeRINGIL Selim,
Conversion and Apostasy
in the late Ottoman Empire.

New York, Cambridge University Press,
2012, 281 p.
ISBN: 978-1107004559

La premiere phrase de Conversion and Apos-
tasy in the late Ottoman Empire fait entrer le lecteur
dans le vif du sujet: « Nationalism is like mercury.
You put a drop in your palm, it has mass, weight,
and colour; yet when you try to seize it, it seeps out
between your fingers, and you know that it will kill
you if you swallow it (p. 1) (") ». La comparaison du
nationalisme avec le mercure souligne le caractére
insaisissable et ambigu de cette notion avec tout ce
qu’elle peut engendrer de dangereux. Né au xix¢ siecle
ala suite de I'éveil nationaliste en Europe, ce concept
reste fortement lié A I'identité religieuse ?). Ainsi, les
cas de conversions et d'apostasies qui ont eu lieu au
cours de ce siecle dans 'Empire ottoman peuvent
étre étudiés par le prisme de 'éveil nationaliste dans
I'Europe balkanique, ce qui leur apportera un éclai-
rage nouveau.

D’emblée, l'auteur souligne I'ambiguité que
pose la conversion / apostasie: outre le fait qu'elle
superpose une nouvelle identité religieuse, elle pro-
voque une perte potentielle en ce quelle méne a la
dé-nationalisation que l'auteur comprend comme
«the loss of a soul and a body from an increasingly

“nationally imagined” community (p. 3) ®) ». 'apostat,
selon S. D., peut étre percu aussi bien comme un
héros que comme un danger, car il connait les secrets
de sa communauté.

L'auteur focalise la problématique de son
ouvrage sur la liberté religieuse dans 'Empire otto-
man au Xx1x¢ siecle et sur le role que le nationalisme
a joué dans les cas de conversion ou d’apostasie.
Louvrage se compose de cinq chapitres. Les deux
premiers chapitres présentent le contexte politique
qui a conduit le gouvernement ottoman a élargir

(1) «Le nationalisme est comme le mercure. Quand tu verses
une goutte dans ta main, il a une masse, un poids et une couleur.
Quand tu essaies de le saisir, il sécoule entre tes doigts; et tu
sais que si tu l'avales, il te tuera ». Les traductions de I'anglais en
francais sont faites par l'auteur de cette recension.

(2) Le lien entre identité nationale et identité religieuse est for-
tement discuté depuis la naissance du concept de nation. Pour
les penseurs de I€poque, la religion ne suffit pas pour « offrir une
base suffisante a I‘établissement d’une nationalité moderne »
(Ernest Renan, Qu'est-ce qu'une nation ?). Ce point est maintenu
par les historiens contemporains qui s'intéressent a la définition
de la nation (Hobsbawm, Anderson, Gellner, Thiesse).

(3) «La perte de I'ame et du corps dans la communauté
«nationalement imaginée.»

les droits accordés aux non-musulmans. Lauteur
compare les deux décrets, la charte de Giilhane et
I'édit de 1856, du point de vue de leur ouverture sur
la liberté religieuse dans 'Empire ottoman; d’autre
part, il analyse 'implication des puissances étrangeres
dans la politique religieuse ottomane. Les chapitres
suivants décrivent les cas les plus représentatifs des
conversions ou des apostasies, lesquels sont forte-
ment liés a Iélargissement des privileges octroyés
aux non-musulmans: le crypto-christianisme; les
conversions pour échapper a la mort, en particulier
le cas des réfugiés hongrois et polonais en 1849;
enfin, les conversions de masse des Arméniens a la
fin du xix¢ siecle.

Le contexte politique: les révolutions en Ser-
bie, en Gréce et en Egypte au début du xi1x° siécle,
auxquelles s'ajoute la pression des grandes puissances,
ont obligé le gouvernement ottoman a élargir les
droits des sujets non-musulmans (particulierement
les chrétiens habitant en Roumélie). Entre 1839 et
1876, un nouveau systéme s'est mis en place, que
l'auteur appelle « Tanzimat State » («Etat des Tan-
zimat », p. 29), pour établir 'égalité entre chrétiens
et musulmans et empécher ainsi toute propagation
des révolutions nationales dans 'Empire ottoman.

En se fondant sur des ouvrages récents traitant
des Tanzimat, I'auteur souligne que la charte de
Giilhane, souvent considérée comme résultant de
I'influence des puissances étrangeres, particulie-
rement celle de 'Angleterre, exercée sur Mustafa
Resid Pasa, a été précédée par un irade en date du
17 juin 1839. Dans ce décret, 'accent était mis sur la
protection de tous les sujets du sultan. La mise en
vigueur de la charte a été suivie par la promulgation
d’'un nouveau Code pénal en 1840.

Dans le sous-chapitre « Conversion and apos-
tasy as the Imperial Headache » (« Conversion
et apostasie — le mal de téte impérial », p. 38-42),
S. D. démontre I'impact de la charte sur la politique
religieuse. La mise en place de I'édit de 1839 interdisait
implicitement I'exécution des apostats. Pour les pro-
téger, un «ordre caché » (irdde-i hafiye) était adressé a
tous les gouverneurs de province en leur demandant
d’envoyer sous bonne garde a Istanbul les personnes
qui voulaient abandonner l'islam, qui échappaient
ainsi aux jugements des tribunaux locaux. Cette
mesure de protection envers les apostats répondait
a deux objectifs: éviter les émeutes que ces événe-
ments pouvaient susciter aupres des populations
locales, empécher l'intervention des représentants
des puissances étrangéres et des missionnaires.

Lauteur décrit le processus de conversion a ['is-
lam et sa réglementation. Chaque converti convoqué
devant le juge, avait le droit d’étre accompagné par

un guide spirituel dont le réle était parfois ambigu:
|

BCAI 29

BCAIl en ligne

87

BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papiez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

«He or she was the object of accusations of forcible
conversion or pressure (p. 43) () ». Le futur converti
devait se convertir de son plein gré, sans contrainte,
et réciter la formule sacrée en présence d’un juge
et de témoins. Un nom musulman lui était ensuite
donné. Comme l'indiquent les registres du ministere
de I'Intérieur, la circoncision était souvent pratiquée,
mais elle n'était pas obligatoire. Dans les années 1860,
les conversions étaient annoncées dans la presse dans
une colonne spéciale intitulée « conversion » (ihtida).

Apreés cette présentation de la politique reli-
gieuse de 'Empire ottoman pendant la période des
Tanzimat, S. D. analyse le role des puissances étran-
geres a I'égard des sujets non-musulmans. Il résume
parfaitement bien l'influence étrangere dans I'Empire
ottoman: « The Austrians dominated the Balkans;
the British protected the Greeks, the Armenians, and
the tiny new Protestant community; the Russians
claimed a say over anyone from the Caucasus; and
the French protected the Catholics in the empire as
a whole, and particulary the Maronites of Lebanon
(p. 67)® ».Selon Sir Stratford Canning, ambassadeur
anglais aupres du gouvernement ottoman, la position
affaiblie de 'Empire ottoman donnait des possibilités
d’action a I'Europe dans le domaine de la conver-
sion et de l'apostasie. Lauteur ouvre son deuxiéme
chapitre en rappelant la crise engendrée par un cas
d’apostasie en 1843. Il s’agit de celui d'un Arménien
qui, converti a I'islam en 1842, décida de renier sa foi
peu apres. Revenu a Istanbul, il fut dénoncé aupres
des autorités en tant qu'apostat. Son cas devint un
sujet de contentieux entre les partisans de I'ancienne
loi et les adeptes de la charte. Avakim / Mehmet fut
finalement exécuté le 23 aolt 1843. Son exécution
fut fortement critiquée par Sir Stratford Canning
qui réclama aupres des autorités ottomanes que,
dorénavant, la peine de mort ne soit plus appliquée.
Lexécution trouva d’autant plus décho dans la presse
internationale que l'apostat, au moment de son exé-
cution, était vétu d’habits européens.

En 1856, la question de l'abolition de la peine
de mort pour apostasie revint dans les discussions.
Malgré les réclamations des ambassadeurs frangais
et anglais, la Porte promit la non-application de la loi,
mais elle ne prit pas le soin d'inclure un article spéci-
fique a ce sujet dans I'édit de 1856. La promulgation
de la réforme (18 février 1856) a dailleurs précédé

(4) «Lui ou elle était l'accusé de conversion forcée ou de
pression ».

(5) «Les Autrichiens dominaient les Balkans; les Anglais
protégeaient les Grecs, les Arméniens et la petite communauté
protestante; les Russes prétendaient avoir le dernier mot sur
quiconque venait du Caucase; les Frangais protégeaient les
Catholiques dans 'Empire et particuliéerement les maronites
Idu Liban ».

la signature du traité de Paris (30 mars 1856), qui
mettait un terme a la guerre de Crimée et garantissait
I'intégrité du territoire de 'Empire ottoman.

La liberté religieuse garantie par I'édit de 1856 a
été mise a I'épreuve par les missionnaires protestants,
d’autant que la communauté (millet) protestante
a été officiellement reconnue par la Porte dans un
décret le 15 novembre 1847 (p. 79). Quelques années
plus tard, deux missionnaires protestants, Phander
et Koelle, encouragerent des convertis a précher
contre l'islam dans des lieux publics. Les nouveaux
convertis furent arrétés et leur comportement séve-
rement critiqué par le ministre de la police. Apreés le
départ de Phander, Koelle a poursuivi son activité
dans I'Empire ottoman, avec l'aide d’'un enseignant
de I'école d’Emirgan, Ahmet Tevfik Efendi (p. 83).
En 1879, Phander et Ahmet Tevfik furent arrétés en
possession de documents compromettants. Malgré
les protestations anglaise, allemande et autrichienne,
Ahmet Tefvik fut condamné a l'exil. Contrairement
a son pere Abdiilmecid, le sultan Abdiilhamid Il ne
céda pas a la pression étrangere et refusa de libérer
le condamné.

Bien que le sultan Abdilhamid nait pas cédé
aux réclamations des puissances étrangeres, celles-
ci continuaient d'exercer leur protection religieuse.
S. D. cite de nombreux exemples d’interventions
de consuls étrangers dans les provinces de I'Empire
ottoman, principalement a Salonique, Bursa et Adana.

Dans le troisieme chapitre, I'auteur analyse le
probléme du crypto-christianisme. La possibilité
de révéler la foi donnée par la charte de Giilhane et
confirmée par I'édit de 1856 encouragea de nom-
breux chrétiens habitant les provinces de 'Empire a
revenir a leur croyance. Parmiles exemples fascinants
étudiés par S. D, deux groupes attirent plus parti-
culierement son attention: les Kromlides et les Sta-
vriotes, « musulmans malgré eux © ». Les Kromlides
sont des musulmans parlant le grec, qui habitaient
le nord de I'Anatolie, la région historique entre
Trabzon et Giimishane. En 1857, ils ont déclaré leur
appartenance a la religion chrétienne et demandé
a étre considérés comme orthodoxes. Convertis a
I'islam depuis le milieu du xvii® siecle, officiellement,
ils ont pratiqué cette religion et, secretement, le
christianisme. Les ouvrages cités par l'auteur confir-
ment que le retour des Kromlides a la religion chré-
tienne ne surprit personne. Le plus intéressant est de
savoir pourquoi les Kromlides ont décidé de revenir
au christianisme. Selon S. D,, il faut chercher l'expli-
cation dans la situation économique de la région ou
les Kromlides habitaient. Le gouvernement décida de

(6) Voir R.Janin, « Musulmans malgré eux, les Stavriotes », in
Echos d’Orient, n° 97, vol. 15, 1912, p. 495-505.
|

BCAI 29 88
BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papiez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

fermer les mines d’argent de Giimiishane ou travail-
laient les Kromlides parce que celles-ci nétaient plus
rentables. Afin d’éviter la conscription obligatoire,
ils déciderent de revenir a leur premiére croyance et
d’envoyer une délégation a Istanbul pour demander
la protection des ambassadeurs étrangers. Pour ne
pas enfreindre la loi relative a la liberté religieuse
précédemment reconnue, la Porte décida de créer
une nouvelle catégorie pour les «reborn Christian
Kromlides » (p. 121) en respectant leur double iden-
tité religieuse et en imposant a cette communauté
les obligations qui découlaient de ce droit.

Les Stavriotes, originaires de la méme région
que les Kromlides, ont révélé leur identité religieuse
apres la proclamation de la constitution en 1876.
Malheureusement, a cette époque, le gouvernement
ottoman est devenu plus hostile envers les autres
religions et a condamné a l'exil temporaire les repré-
sentants des Stavriotes. S. D. analyse le probléeme de
double identité présente dans les cas des Kromlides et
des Stavriotes, en faisant la distinction entre crypto-
christianisme et syncrétisme. Le document cité par
I'auteur donne une autre raison expliquant la position
du gouvernement ottoman vis-a-vis des Stavriotes:
ces derniers étaient liés aux troubles révolutionnaires
causés par les Arméniens. C'est cette question qui est
étudiée dans le cinquiéme chapitre.

Apres la défaite de 'Empire ottoman face a la
Russie en 1878, la Sublime Porte a perdu une grande
partie des Balkans. Les répercussions ont été rapide-
ment ressenties a l'intérieur du pays. La constitution
a été suspendue, Mithat Pasa envoyé en exil puis exé-
cuté. La population arménienne était la derniére des
communautés chrétiennes jouissant encore d'une
relative autonomie. Elle était cependant exposée a
deux problémes: la double taxation et les exactions
commises par les Kurdes. Les Arméniens ont su
organiser leur défense en se servant des modeéles
komitaji (comités révolutionnaires) des Grecs, Serbes
ou Bulgares. Pour enrayer la menace révolutionnaire,
le sultan Abdilhamid prendra des mesures radicales,
violentes, qui marqueront I'histoire de la fin de
I'Empire ottoman.

A la suite des massacres, on assiste a des
demandes de conversion en masse dans de nombreux
villages arméniens. De crainte que les conversions
apparaissent comme forcées aux yeux des puissances
étrangeres, le gouvernement ottoman les interdit
officiellement jusqu’au rétablissement de l'ordre
dansle pays (p. 215). Les conversions d’alors ont pour
explication officielle la peur des Arméniens face aux
attaques des Kurdes (p. 203).

Le chapitre qui précede la question arménienne
présente, d'une fagcon générale, différents cas de

conversions et aborde la loi de la citoyenneté procla-
|

mée en 1869, qui a séparé officiellement la religion
et la citoyenneté, mais qui, en pratique, maintenait
I'islam comme condition déterminante de la natio-
nalité (p. 157). Lauteur décrit des cas de conversion
de personnes ayant décidé d'embrasser I'islam pour
échapper a la prison ou pour fuir des persécutions
dans leur pays d'origine a la suite de crimes commis.
Parmi de nombreux exemples cités par S. D,, signa-
lons la conversion a l'islam des réfugiés hongrois,
polonais et italiens venus dans 'Empire ottoman
apres l'échec de la Révolution en Hongrie en 1849.
Comme l'écrivait J.-H-A. Ubicini dans la préface
des Lettres sur la Turquie (Paris, 1853, V-VI): «La
Porte, sommée injustement par I'Autriche et par la
Russie, de livrer les réfugiés qui, a I'issue de la guerre
de Hongrie, avaient trouvé un asile sur le territoire
ottoman, avait refusé de céder aux injonctions de ces
deux puissances voisines, et ce refus, soutenu au péril
méme de son existence, venait d’attirer de nouveau
sur la Turquie l'attention de I'Europe qui sen était
détournée depuis 1840 ».

Pour mettre un terme aux réclamations russes et
autrichiennes qui stipulaient I'extradition des réfugiés,
la Porte proposa aux soldats polonais et hongrois de
se convertir a l'islam et d'intégrer 'armée ottomane.
En attendant un éventuel appui de la France et de
'’Angleterre, le représentant de I’migration polo-
naise a Istanbul, Michal Czaykowski, encouragea ses
compatriotes et leurs compagnons d’infortune a
accepter cette proposition en précisant, cependant,
que le retour a la foi d'origine serait envisageable
apres avoir quitté I'Empire ottoman. Pour certains, la
conversion permettra de faire de brillantes carrieres
militaires, mais il parait difficile de limiter leur choix
a ces seules raisons pratiques.

Louvrage de Selim Deringil est une étude cri-
tique passionnante des sujets complexes que sont la
conversion et l'apostasie dans 'Empire ottoman au
X1x¢ siecle. Lauteur démontre brillamment les liens
entre 'identité religieuse et I'identité nationale, qui
ont marqué la période des Tanzimat, jalonnée des
guerres durant lesquelles 'Empire tentait de préser-
ver son intégrité territoriale. Nous saluons la richesse
des sources dont l'auteur fait I'étalage, et '¢loquence
dont il fait preuve tout au long de son écriture. Les
exemples évoqués dans chaque chapitre prouvent
le soin avec lequel il a su habilement traiter ce sujet
difficile et complexe.

Katarzyna Papiez
Université Paris-Sorbonne

BCAI 29

BCAIl en ligne

89

BCAI 29 (2014) Deringil Selim: Conversion and Apostasy in the late Ottoman Empire., recensé par Katarzyna Papiez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

