
	 BCAI 29	 85

III. Histoire

Cecere Giuseppe, Loubet Mireille  
et Pagani Samuela (dir.),
�Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes 
dans l’Égypte médiévale (viie-xvie siècles). 
Interculturalités et contextes historiques.  
Actes du colloque organisé à l’Ifao,  
22-24 novembre 2010.

Le Caire, Ifao (Recherches d’archéologie, de 
philologie et d’histoire, 35), 2013, 484 p. 
ISBN : 978-2724706406

À la lumière des moments forts de l’histoire 
égyptienne, terreau du monachisme, cet ouvrage 
collectif vise à souligner l’existence de phénomènes 
de convergences, de divergences, d’oppositions, de 
réappropriations ou de stratégies communes dans 
un jeu constant d’interactions entre le judaïsme, le 
christianisme et l’islam. Les contributions réunies ici 
sont issues d’un colloque tenu à l’Ifao en 2010 dont 
l’objectif est le renouvellement de la méthodologie 
de la recherche, afin d’élargir le regard et de proposer 
quelques conclusions novatrices à partir d’une 
connaissance approfondie du milieu culturel et 
religieux. Comme l’expriment Cecere, Loubet et 
Pagani dans l’introduction, « les courants mystiques, 
qu’ils soient juifs chrétiens ou musulmans, y 
sont étudiés en donnant la priorité aux échanges 
interculturels et aux situations effectives de proximité, 
et parfois de croisement, des trois religions, favorisées 
par un contexte multiculturel et plurilinguistique. 
Loin d’un simple comparatisme phénoménologique, 
il s’agit ici de rechercher des modèles, des sources, et 
de repérer quelles étaient les situations historiques 
communes aux trois traditions mystiques dans un 
cadre spatial et temporel précis » (p. 3). Quatre 
parties constituent l’ouvrage. Dans la première, la 
mystique est abordée comme catalyseur du renou-
veau au sein d’une culture religieuse. On y trouve les 
contributions d’Yvan Koenig, « D’Évagre le Pontique 
à Jean Cassien. Aspects de la transmission de l’expé-
rience monastique égyptienne à l’Occident » (p. 17-
36), de Giuseppe Scattolin, « Ibn al-Fārid and the 
Commentaries by al-Farghānī and by al-Tilmisānī » 
(p. 37-62), de Giuseppe Cecere, « Le charme discret 
de la Shādhiliyya ou l’insertion sociale d’Ibn ʿAṭā’ 
Allāh al-Iskandarī » (p. 63-94), d’Édouard Robbe-
rechts, « Isaac Louria. La révolution kabbalistique 
aurait-elle ses racines en Égypte ? » (p. 108-95), de 
Jonathan Garb, « The Psychological Turn in Sixteenth 
Century Kabbalah » (p. 124-109). La deuxième 
partie aborde les conflits et les aspects destructeurs 
de la relation à l’Autre. Ainsi, Christian Boudignon 
traite de « La construction de l’image des juifs chez 
Sophrone de Jérusalem, dernier mystique grec 

d’Alexandrie »(p. 142-127), Audrey Dridi interroge 
« Pour qui coule le Nil ? Prophétie musulmane 
et mystique chrétienne concurrentes à l’époque 
mamelouke » (p. 172-143), Richard McGregor 
intitule sa recherche « Sufi Iconoclasm and the 
Problem of Comparative Religion » (p. 188-173) et 
Giuseppe Cecere, « Se faire nourrir par les mécréants ? 
Soufisme et contact interreligieux dans les Laṭā’if al-
minan d’Ibn ʿ Aṭā’ Allāh al-Iskandarī » (p. 189-210). La 
troisième partie aborde les situations de contact et 
de créativité interculturelle avec les contributions de 
Paul B. Fenton, « La pratique de la retraite spirituelle 
(ḫalwa) chez les judéo-soufis d’Égypte » (p. 211-252), 
de  Mireille Loubet, « Les fondements de la voie pié-
tiste dans l’Égypte médiévale. De la théorie à la pra-
tique, d’après le Kitāb kifāyat al-ʿābidīn d’Abraham 
Maïmonide (1186-1237) » (p. 253-274), de Dora 
Zsom Defying « Death by Magic. The Circle of al-
Shādhilī (Dā’irat al-Shādhilī) » (p. 275-304), d’Elisha 
Russ-Fishbane, « Physical Embodiment and Spiritual 
Rapture in Thirteenth-Century Sufi Mysticism » 
(p. 305-332), de Maria Chiara Giorda et Luca Patrizi, 
« Direction spirituelle dans le monachisme chrétien 
oriental et dans le soufisme » (p. 333-357). Enfin, la 
quatrième partie traite de l’autorité spirituelle et la 
recherche de l’hégémonie sociale avec Johannes den 
Heijer, « La transmission des récits sur les mystiques 
coptes (moines, ermites) et leurs rapports avec la 
société égyptienne à l’époque fatimide » (p. 361-
378), Naglaa Hamdi Dabee Boutros, « Le calife et le 
patriarche. Entre autorité politique et autorité de la 
mystique » (p. 379-392) et Nathan Hofer, « Mythical 
Identity Construction in Medieval Egyptian Sufism. 
Ibn ʿAṭā’ Allāh al-Iskandarī and Abraham Maimo-
nides » (p. 393-422).

D’une manière générale, l’originalité des contri-
butions réunies dans cet ouvrage sur les mystiques 
juives, chrétiennes et musulmanes d’Égypte au Moyen 
Âge tient d’abord à la perspective méthodologique à 
la fois comparative et interactive. Les mystiques, les 
mouvements, les maîtres spirituels ne sont  jamais 
étudiés pour eux-mêmes, mais toujours en lien avec 
l’environnement culturel et religieux, en établissant 
des parallèles ou en proposant des analogies. Cette 
approche du Moyen Âge en termes d’interactions 
n’est pas récente. Les travaux de Dimitri Gutas en 
constituent un exemple notoire et fécond, mais ces 
recherches en accentuent la dimension par une étude 
linguistique et culturelle soignée. Elle est à distin-
guer de l’approche en termes d’influences, critiquée 
notamment par Louis Massignon, dans la mesure où, 
en s’inscrivant dans une perspective généalogique, 
elle réduisait bien souvent le caractère singulier et 
spécifique de chaque mystique. L’approche ne se 
réduit pas aux idées, à la dimension théorique de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Cecere Giuseppe, Loubet Mireille et Pagani Samuela (dir.): Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes dans l’Égypte médiévale (viie-xvie siècles).
Interculturalités et contextes historiques. Actes du colloque organisé à l’Ifao, 22-24 novembre 2010., recensé par Emmanuel Pisani O.P
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 86

III. Histoire

l’enseignement des maîtres. La recherche intègre en 
effet les données pratiques et rituelles, permettant 
une mise en relation féconde. La reconstitution du 
milieu et du jeu d’interactions entre les « mystiques » 
permet ainsi de nuancer ou de remettre en question 
bien des présentations. Ainsi, par exemple, Édouard 
Robberechts à propos d’Isaac Louria et d’une étude 
des pratiques kabbalistiques montre l’existence d’une 
relation entre le lourianisme et les mystiques soufies, 
contrairement à ce qu’avait établi Gershom Scholem. 
De même, Audrey Dridi, à propos de l’histoire des 
rituels autour des crues et décrues du Nil, souligne 
l’appropriation et la réinterprétation par le christia-
nisme des rites païens, nuançant ainsi sensiblement la 
thèse de Michael Cook selon laquelle « Egypt had lost 
its ancient polity and culture long before the Muslim 
Conquest, and ist Christianisation had broken any lin-
gering sense of identification with that past » (p. 154. 
Voir Cook, « Pharaonic History », p. 100).

Cette approche novatrice dont on mesure la 
diversité du spectre des études rassemblées ici, n’en 
demeure pas moins complexe. D’importants défis 
méthodologiques, notamment terminologiques, so-
ciologiques, mais aussi théologiques, doivent être pris 
en compte afin de mesurer la nature et le degré des 
incidences de ces interactions. À cet égard, le terme 
même de « mystique » est hautement illustratif de 
la complexité de l’étude en raison de la diversité du 
champ sémantique qu’il recouvre selon les religions, 
les auteurs, les siècles. Car si le choix a été fait de 
centrer les recherches sur une unité de lieu, l’Égypte, 
il n’en est rien de l’unité de temps qui s’échelonne 
du ive siècle au xvie siècle. Les mêmes termes, d’une 
contribution à l’autre, ne revêtent pas forcément 
les mêmes significations. Les remarques des articles 
d’Audrey Dridi, de Christian Boudignon ou de Dora 
Zsom mettent en garde à juste titre sur l’usage de ce 
concept dont l’étendue recoupe à la fois les pratiques 
dévotionnelles, l’ascèse, les sciences occultes, et dont 
les réalités se traduisent toutes en arabe par taṣawwuf. 
Or, à cet égard, il aurait fallu aussi souligner et ques-
tionner la nature de la mystique copte et sa spécificité 
au sein du christianisme, dans un contexte où l’Église 
d’Orient n’a jamais séparé théologie et mystique. Si 
les interactions entre les trois religions témoignent 
d’une réelle fécondité dans la compréhension des 
monothéismes et de leur histoire, certaines contribu-
tions semblent minorer le jeu des interactions entre 
Églises d’obédiences différentes en christianisme, 
entre courants juridiques hétéroclites en islam ou 
entre mouvements spirituels différents au sein d’une 
même religion. Cette faiblesse méthodologique ne se 
retrouve pas dans la contribution de Giuseppe Cecere 
sur la šādhiliyya : l’A. intègre d’une manière exem-
plaire à la fois le jeu d’interactions du fiqh chaféite 

et malikite, mais aussi de la philosophie (falsafa) 
dans l’émergence d’une pensée charnière entre les 
ahl al-fiqh et les ahl al-taṣawwuf chez Ibn ‘Aṭā’ Allāh. 
L’auteur prend soin aussi de situer sa recherche au 
sein de la réflexion élaborée par la network analysis, 
analyse en termes de réseaux, dont l’application à 
l’histoire des sociétés arabo-médiévales a été initiée 
dans les années 1990.

Dans ce jeu d’interactions, il conviendrait 
aussi d’interroger la question des conversions et des 
écrits apologétiques. Christian Boudignon en fait 
mention en montrant que les critiques de Sophrone 
contre les juifs sont une réponse à la propagande 
juive anti-chrétienne (p. 139), mais la question des 
convertis musulmans et des implications en termes 
d’interactions n’est pas prise en compte. L’allusion 
de Giuseppe Cecere à propos de l’admiration d’al-
Šādilī et al-Mursī envers al-Ġazālī et l’adoption de 
sa position à l’égard de la Torah est problématique. 
En effet, pour l’A., al-Šādilī et al-Mursī partageraient 
l’opinion du « vivificateur des sciences religieuses » 
à propos du statut de la Torah selon laquelle seule 
l’interprétation des textes doit être remise en cause. 
Or, cette thèse exprimée dans le Radd al-ğamīl n’est 
pas d’al-Ġazālī, contrairement à ce qu’a affirmé et 
analysé Louis Massignon (note 31, p. 206). Ines Peta 
a montré de manière définitive que l’ouvrage polé-
mique a été rédigé par un copte égyptien converti 
au xiiie siècle (Ines Peta, Il Radd pseudo-Ġazāliano. 
Paternità, contenuti, traduzioni, Officina di Studi 
Medievali, 2013). Si la thèse s’inscrit globalement 
dans l’esprit de l’herméneutique des textes scriptu-
raires selon al-Ġazālī, on ne la trouve pas formulée 
de manière aussi nette à propos de la Torah. Le lien 
entre Al-Mursī et al-Ġazālī sur la lecture de la Torah 
est donc beaucoup moins ténu que ne le laisse 
supposer l’A. al-Mursī a-t-il eu connaissance de ce 
Radd ? Le mentionne-t-il ? Sur quels écrits d’al-Ġazālī 
s’appuie-t-il dans sa lecture de la Torah ? Il faudrait 
l’indiquer. Autre absence et non des moindres, la 
diffusion de pratiques, de concepts et d’idées issues 
de l’hindouisme dans ce jeu d’interactions, par le biais 
notamment des voyageurs venus d’Inde ou de Perse. 
Une allusion est faite dans la contribution d’Elisha 
Russ-Fishbane à propos des postures spirituelles 
(p. 305 et note 3, p. 328), mais une recherche fouillée 
sur les relations entre l’hindouisme et les mystiques 
ici étudiées pour l’Égypte médiévale s’imposerait et 
reste donc  à travailler.

Emmanuel Pisani O.P. 
IDEO / ICP

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Cecere Giuseppe, Loubet Mireille et Pagani Samuela (dir.): Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes dans l’Égypte médiévale (viie-xvie siècles).
Interculturalités et contextes historiques. Actes du colloque organisé à l’Ifao, 22-24 novembre 2010., recensé par Emmanuel Pisani O.P
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

