| Il. HisTOIRE |

Cecere Giuseppe, LOUBET Mireille

et PAGANI Samuela (dir.),

Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes
dans I'Egypte médiévale (vii*-xvi€ siécles).
Interculturalités et contextes historiques.

Actes du colloque organisé a I'lfao,

22-24 novembre 2010.

Le Caire, Ifao (Recherches d'archéologie, de
philologie et d’histoire, 35), 2013, 484 p.
ISBN: 978-2724706406

A la lumiére des moments forts de I'histoire
égyptienne, terreau du monachisme, cet ouvrage
collectif vise a souligner I'existence de phénomeénes
de convergences, de divergences, doppositions, de
réappropriations ou de stratégies communes dans
un jeu constant d'interactions entre le judaisme, le
christianisme et I'islam. Les contributions réunies ici
sont issues d’un colloque tenu a I'lfao en 2010 dont
l'objectif est le renouvellement de la méthodologie
de larecherche, afin délargir le regard et de proposer
quelques conclusions novatrices a partir d'une
connaissance approfondie du milieu culturel et
religieux. Comme l'expriment Cecere, Loubet et
Pagani dans l'introduction, « les courants mystiques,
qu'ils soient juifs chrétiens ou musulmans, y
sont étudiés en donnant la priorité aux échanges
interculturels et aux situations effectives de proximité,
et parfois de croisement, des trois religions, favorisées
par un contexte multiculturel et plurilinguistique.
Loin d’'un simple comparatisme phénoménologique,
il s’agit ici de rechercher des modeéles, des sources, et
de repérer quelles étaient les situations historiques
communes aux trois traditions mystiques dans un
cadre spatial et temporel précis » (p. 3). Quatre
parties constituent l'ouvrage. Dans la premieére, la
mystique est abordée comme catalyseur du renou-
veau au sein d’'une culture religieuse. On y trouve les
contributions d’Yvan Koenig, « D’Evagre le Pontique
a Jean Cassien. Aspects de la transmission de l'expé-
rience monastique égyptienne a 'Occident » (p. 17-
36), de Giuseppe Scattolin, «Ibn al-Farid and the
Commentaries by al-Farghani and by al-Tilmisani »
(p- 37-62), de Giuseppe Cecere, « Le charme discret
de la Shadhiliyya ou l'insertion sociale d’lbn ‘Ata’
Allah al-Iskandari » (p. 63-94), d’Edouard Robbe-
rechts, «lIsaac Louria. La révolution kabbalistique
aurait-elle ses racines en Egypte? » (p. 108-95), de
Jonathan Garb, « The Psychological Turn in Sixteenth
Century Kabbalah » (p. 124-109). La deuxiéme
partie aborde les conflits et les aspects destructeurs
de la relation a l'Autre. Ainsi, Christian Boudignon
traite de « La construction de I'image des juifs chez

Sophrone de Jérusalem, dernier mystique grec
|

d’Alexandrie »(p. 142-127), Audrey Dridi interroge
«Pour qui coule le Nil? Prophétie musulmane
et mystique chrétienne concurrentes a I'époque
mamelouke » (p. 172-143), Richard McGregor
intitule sa recherche «Sufi Iconoclasm and the
Problem of Comparative Religion » (p. 188-173) et
Giuseppe Cecere, « Se faire nourrir par les mécréants?
Soufisme et contact interreligieux dans les Latd'if al-
minan d’lbn ‘Ata’ Allah al-Iskandari » (p. 189-210). La
troisieme partie aborde les situations de contact et
de créativité interculturelle avec les contributions de
Paul B. Fenton, « La pratique de la retraite spirituelle
(halwa) chez les judéo-soufis d’Egypte » (p. 211-252),
de Mireille Loubet, « Les fondements de la voie pié-
tiste dans I'Egypte médiévale. De la théorie a la pra-
tique, d’apres le Kitab kifayat al-‘abidin d’Abraham
Maimonide (1186-1237) » (p. 253-274), de Dora
Zsom Defying « Death by Magic. The Circle of al-
Shadhili (Dd'irat al-Shadhili) » (p. 275-304), d’Elisha
Russ-Fishbane, « Physical Embodiment and Spiritual
Rapture in Thirteenth-Century Sufi Mysticism »
(p. 305-332), de Maria Chiara Giorda et Luca Patrizi,
« Direction spirituelle dans le monachisme chrétien
oriental et dans le soufisme » (p. 333-357). Enfin, la
quatriéme partie traite de l'autorité spirituelle et la
recherche de ’'hégémonie sociale avec Johannes den
Heijer, « La transmission des récits sur les mystiques
coptes (moines, ermites) et leurs rapports avec la
société égyptienne a I'époque fatimide » (p. 361-
378), Naglaa Hamdi Dabee Boutros, « Le calife et le
patriarche. Entre autorité politique et autorité de la
mystique » (p. 379-392) et Nathan Hofer, « Mythical
Identity Construction in Medieval Egyptian Sufism.
Ibn ‘Atd’ Allah al-Iskandari and Abraham Maimo-
nides » (p. 393-422).

D’une maniére générale, l'originalité des contri-
butions réunies dans cet ouvrage sur les mystiques
juives, chrétiennes et musulmanes d’Egypte au Moyen
Age tient d’abord 4 la perspective méthodologique a
la fois comparative et interactive. Les mystiques, les
mouvements, les maitres spirituels ne sont jamais
étudiés pour eux-mémes, mais toujours en lien avec
I'environnement culturel et religieux, en établissant
des paralleles ou en proposant des analogies. Cette
approche du Moyen Age en termes d'interactions
n'est pas récente. Les travaux de Dimitri Gutas en
constituent un exemple notoire et fécond, mais ces
recherches en accentuent la dimension par une étude
linguistique et culturelle soignée. Elle est a distin-
guer de I'approche en termes d'influences, critiquée
notamment par Louis Massignon, dans la mesure o,
en s'inscrivant dans une perspective généalogique,
elle réduisait bien souvent le caractére singulier et
spécifique de chaque mystique. Lapproche ne se

réduit pas aux idées, a la dimension théorique de
|

BCAI 29 85
BCAI 29 (2014) Cecere Giuseppe, Loubet Mireille et Pagani Samuela (dir.): Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes dans I'Egypte médiévale (viie-xvie siécles).
Interculturalités et contextes historiques. Actes du colloque organisé a I'lfao, 22-24 novembre 2010., recensé par Emmanuel Pisani O.P
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

I'enseignement des maitres. La recherche intégre en

effet les données pratiques et rituelles, permettant
une mise en relation féconde. La reconstitution du

milieu et du jeu d'interactions entre les « mystiques »
permet ainsi de nuancer ou de remettre en question

bien des présentations. Ainsi, par exemple, Edouard

Robberechts a propos d’Isaac Louria et d’'une étude

des pratiques kabbalistiques montre I'existence d’'une

relation entre le lourianisme et les mystiques soufies,
contrairement a ce qu’avait établi Gershom Scholem.
De méme, Audrey Dridi, a propos de I'histoire des

rituels autour des crues et décrues du Nil, souligne

I'appropriation et la réinterprétation par le christia-
nisme des rites paiens, nuangant ainsi sensiblement la

these de Michael Cook selon laquelle « Egypt had lost
its ancient polity and culture long before the Muslim

Congquest, and ist Christianisation had broken any lin-
gering sense of identification with that past » (p. 154.
Voir Cook, « Pharaonic History », p. 100).

Cette approche novatrice dont on mesure la
diversité du spectre des études rassemblées ici, n'en
demeure pas moins complexe. D'importants défis
méthodologiques, notamment terminologiques, so-
ciologiques, mais aussi théologiques, doivent étre pris
en compte afin de mesurer la nature et le degré des
incidences de ces interactions. A cet égard, le terme
méme de «mystique » est hautement illustratif de
la complexité de I'étude en raison de la diversité du
champ sémantique qu'’il recouvre selon les religions,
les auteurs, les siecles. Car si le choix a été fait de
centrer les recherches sur une unité de lieu, I'Egypte,
il n’en est rien de 'unité de temps qui s'échelonne
du 1ve siecle au xvi€ siecle. Les mémes termes, d'une
contribution a l'autre, ne revétent pas forcément
les mémes significations. Les remarques des articles
d’Audrey Dridi, de Christian Boudignon ou de Dora
Zsom mettent en garde a juste titre sur I'usage de ce
concept dont I'étendue recoupe a la fois les pratiques
dévotionnelles, I'ascese, les sciences occultes, et dont
les réalités se traduisent toutes en arabe par tasawwuf.
Or, a cet égard, il aurait fallu aussi souligner et ques-
tionner la nature de la mystique copte et sa spécificité
au sein du christianisme, dans un contexte ot I'Eglise
d’Orient n'a jamais séparé théologie et mystique. Si
les interactions entre les trois religions témoignent
d’'une réelle fécondité dans la compréhension des
monothéismes et de leur histoire, certaines contribu-
tions semblent minorer le jeu des interactions entre
Eglises d'obédiences différentes en christianisme,
entre courants juridiques hétéroclites en islam ou
entre mouvements spirituels différents au sein d’'une
méme religion. Cette faiblesse méthodologique ne se
retrouve pas dans la contribution de Giuseppe Cecere
sur la sadhiliyya: I'A. intégre d’'une maniére exem-

plaire a la fois le jeu d'interactions du figh chaféite
|

et malikite, mais aussi de la philosophie (falsafa)
dans I'émergence d'une pensée charniére entre les
ahl al-figh et les ahl al-tasawwuf chez Ibn ‘Ata’ Allah.
Lauteur prend soin aussi de situer sa recherche au
sein de la réflexion élaborée par la network analysis,
analyse en termes de réseaux, dont l'application a
I'histoire des sociétés arabo-médiévales a été initiée
dans les années 1990.

Dans ce jeu d'interactions, il conviendrait
aussi d'interroger la question des conversions et des
écrits apologétiques. Christian Boudignon en fait
mention en montrant que les critiques de Sophrone
contre les juifs sont une réponse a la propagande
juive anti-chrétienne (p. 139), mais la question des
convertis musulmans et des implications en termes
d’interactions n'est pas prise en compte. Lallusion
de Giuseppe Cecere a propos de I'admiration d’al-
Sadili et al-Mursi envers al-Gazali et I'adoption de
sa position a Iégard de la Torah est problématique.
En effet, pour I'A,, al-Sadili et al-Mursi partageraient
l'opinion du «vivificateur des sciences religieuses »
a propos du statut de la Torah selon laquelle seule
I'interprétation des textes doit étre remise en cause.
Or, cette thése exprimée dans le Radd al-gamil n'est
pas d’al-Gazali, contrairement a ce qu’a affirmé et
analysé Louis Massignon (note 31, p. 206). Ines Peta
a montré de maniere définitive que l'ouvrage polé-
mique a été rédigé par un copte égyptien converti
au xinesiecle (Ines PeTA, Il Radd pseudo-GazdIiano.
Paternita, contenuti, traduzioni, Officina di Studi
Medievali, 2013). Si la thése s'inscrit globalement
dans l'esprit de I'herméneutique des textes scriptu-
raires selon al-Gazali, on ne la trouve pas formulée
de maniére aussi nette a propos de la Torah. Le lien
entre Al-Mursi et al-Gazali sur la lecture de la Torah
est donc beaucoup moins ténu que ne le laisse
supposer I'A. al-Mursi a-t-il eu connaissance de ce
Radd? Le mentionne-t-il 2 Sur quels écrits d'al-Gazali
s'appuie-t-il dans sa lecture de la Torah? Il faudrait
I'indiquer. Autre absence et non des moindres, la
diffusion de pratiques, de concepts et d’idées issues
deI'hindouisme dans ce jeu d’interactions, par le biais
notamment des voyageurs venus d’'Inde ou de Perse.
Une allusion est faite dans la contribution d’Elisha
Russ-Fishbane a propos des postures spirituelles
(p. 305 et note 3, p. 328), mais une recherche fouillée
sur les relations entre 'hindouisme et les mystiques
ici étudiées pour I'Egypte médiévale s'imposerait et
reste donc a travailler.

Emmanuel Pisani O.P.
IDEO / ICP

BCAI 29

86

BCAI 29 (2014) Cecere Giuseppe, Loubet Mireille et Pagani Samuela (dir.): Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes dans I'Egypte médiévale (viie-xvie siécles).
Interculturalités et contextes historiques. Actes du colloque organisé a I'lfao, 22-24 novembre 2010., recensé par Emmanuel Pisani O.P
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

