
1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 7

Gaullier-Bougassas Catherine  
et Bridges Margaret (dir.),� 
Les voyages d’Alexandre au paradis :  
Orient et Occident, regards croisés.

Turnhout, Brepols, 2013, 547 p. 
ISBN : 978-2503546230

Depuis une vingtaine d’années, le personnage 
d’Alexandre le Grand est devenu le thème en vogue 
de nombreux travaux personnels ou collectifs, croi-
sant traditions orientales et occidentales. L’un des 
premiers grands colloques dans cette perspective 
fut organisé par Claire Kappler, François Suard et 
Laurence Harf-Lancner en 1999 à l’université Paris 
Ouest, Alexandre le Grand dans les littératures occi-
dentales et proche-orientales : Actes du Colloque de 
Paris, 27-29 novembre 1999. La rencontre posait les 
bases des problèmes soulevés par la tradition litté-
raire, le rôle des milieux syriaques, l’ambiguïté d’une 
figure héroïque reconstruite, à la fois exaltée pour sa 
geste tant dans les traditions médiévales orientales 
qu’occidentales, mais aussi décriée comme une 
figure de l’ambition démesurée, incarnant l’hybris et 
la finitude de l’homme quelles que soient puissance 
et ambition qui le caractérisent.

Plusieurs parutions importantes ont eu lieu 
ces dernières années, dont trois ouvrages, celui de 
Faustina Doufikar-Aert, Alexander Magnus Arabicus : 
A Survey of the Alexander Tradition Through Seven 
Centuries: from Pseudo-Callisthenes to Ṣurī, Peeters, 
2010, et bien-sûr celui d’Emeri van Donzel, Andrea 
Schmidt, Gog and Magog in Early Eastern Christian 
and Islamic Sources, Sallam’s Quest for Alexander 
Wall, Leyde, Brill, 2010. Les travaux de David Zawiya, 
entre autres, A Companion to Alexander Literature 
in the Middle Ages, Leyde, Brill, 2010, demeurant 
incontournables. On peut d’ailleurs regretter qu’une 
bibliographie thématique n’ait pas été ici proposée.

Le présent ouvrage, Les voyages d’Alexandre au 
paradis : Orient et Occident, regards croisés, est un col-
lectif issu d’un projet ANR blanc portant sur le mythe 
d’Alexandre au Moyen Âge mené par Catherine 
Gaullier-Bougassas et Margaret Bridges, toutes deux 
spécialistes de cette figure emblématique aux mul-
tiples facettes. Dans leur introduction, les auteures 
évoquent les aventures paradisiaques du héros, les 
relations de ce dernier avec les espaces dévolus aux 
saints et aux prophètes et les images du paradis qui 
se succèdent dans les différentes versions issues du 
Pseudo-Callisthène, mais aussi et surtout du Talmud 
de Babylone. C’est donc la conjonction de ces deux 
traditions que les contributeurs étudient via les aires 
et les œuvres médiévales dont chacun d’entre eux est 
le spécialiste, en évaluant la part de chacune d’entre 

elles, leur acculturation et le rôle de la fontaine de 
vie et des espaces paradisiaques dans les différentes 
traditions littéraires occidentales comme orien-
tales médiévales. Les lecteurs mesureront l’impact 
du personnage sur les imaginaires médiévaux, les 
nombreux points de convergence dans les traditions 
littéraires, façonnant et du héros et de sa quête une 
image somme toute pérenne malgré les quelques 
variations observées.

La première partie des contributions, intitulée 
« Les paradis d’Alexandre le Grand et l’horizon tou-
jours renouvelé de la fiction », évoque l’origine de 
la légende d’Alexandre au paradis essentiellement 
issue des textes rabbiniques et du Talmud, mais aussi 
l’importance du don d’un objet symbolique, la pierre, 
attestant de l’impossibilité pour le héros de pénétrer 
l’espace sanctifié et de parvenir à son obsessionnel 
objectif, l’immortalité.

Catherine Gaullier-Bougassas, dans « Quête 
d’immortalité ou de salut des origines grecques 
et hébraïques aux réinterprétations orientales », 
présente minutieusement les différents éléments 
de cette enquête menée par les contributeurs en 
croisant les sources orientales et occidentales. La 
source de vie, l’intervention des prophètes Ilyās et 
Ḫādir / Khidr, la montagne paradisiaque, la pierre 
de paradis, en sont les éléments majeurs. Si la quête 
de l’immortalité est bien présente dans le Roman du 
Pseudo-Callisthène (Ve siècle), lorsqu’Alexandre se 
déplace vers l’Occident du monde, en revanche, le 
thème paradisiaque en dehors du pays des Bienheu-
reux apparaît par l’évocation des abords du paradis 
lui-même dans le Talmud. Les versions byzantines, 
serbes, et versions orientales, éthiopiennes ou per-
sanes, citent quant à elles un avatar du jardin, la 
montagne paradisiaque comme l’explicitera Marine 
Gaillard. Quant à la source de vie, l’ange ou la pierre, 
tous ces éléments sont bien présents pour tout ou 
partie dans les différentes traditions, germaniques, 
néerlandaises, anglaises, slaves.

Catherine Gaullier-Bougassas, dans « La pierre 
du paradis et son enseignement dans les œuvres 
latines et romanes », s’attache à présenter l’origine de 
cette tradition des portes du paradis, soit du voyage 
au paradis, un nouvel espace à conquérir pour le 
héros à savoir l’Iter ad Paradisum, un texte inspiré 
du Talmud. Dans une perspective comparatiste, on 
peut rappeler qu’outre la montagne, le ciel est un 
autre espace associé au paradis que certains rois, 
Kay Kāwūs, le mythique roi de Perse, présent dans le 
Livre des rois de Firdawsī de Ṭūs, analysé par Georges 
Dumézil, le roi Nemrod que les Qiṣaṣ al-anbiya’ ont 
immortalisé comme figure du tyran, ont, comme 
tout Alexandre dans la tradition occidentale, tenté de 
conquérir. Cette dimension, le ciel, a été certes étudié 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 8

par F. de Polignac notamment (« Alexandre maître 
des seuils et des passages : de la légende antique au 
mythe arabe », dans Alexandre le Grand dans les 
littératures occidentales et proche-orientales), mais 
elle peut rappeler l’aspect transgressif de la quête 
qui est irrémédiablement vouée à l’échec puisque le 
héros n’est ni saint ni prophète, ce dont conviennent 
tous les contributeurs en se référant aux diverses 
traditions. D’ailleurs, les quêtes d’Alexandre, celles 
du paradis, sur terre, dans la mer, dans le ciel, ne sont 
que l’occasion de l’informer, à l’exemple des monstra 
et merveilles, de la vanité de son désir de gloire et 
des erreurs engendrées par un tempérament guidé 
par les passions et non par la foi. Comme le souligne 
Catherine Gaullier-Bougassas, lorsque le paradis n’est 
pas mentionné explicitement, il est évoqué par des 
avatars également présents dans les traditions orien-
tales : arbres merveilleux, filles-fleurs, sources de vie, 
lieux paradisiaques, îles, etc.

La deuxième partie de l’ouvrage interroge les 
transmissions et les croisements culturels, au premier 
chef, le sens du voyage au paradis et ses réécritures 
du roman originel issu du Talmud midrashim ancien 
et du Pseudo-Callisthène dans les traditions juives 
et orientales. Jean-Pierre Rothschild, dans « L’Iter ad 
Paradisum entre homélie rabbinique, roman, traité 
d’apologétique », présente Alexandre comme un être 
tyrannique, animé par le désir et la convoitise issus 
du regard (œil) ‘āyīn, qui signifie aussi « pierre », dont 
le poids se réduit une fois recouverte de poussière, 
révélant ainsi la vanité des biens de ce monde.

D’ailleurs, Marco Di Branco, dans « Alessandro / 
Ḏū’l Qarnayn, il paradiso e la fonte della vita nella let-
teratura araba medievale », rappelle que les versions 
arabes ne comportent pas d’épisodes sur la vision du 
paradis, car, rappelons-le, le seul personnage ayant 
eu accès au paradis est le prophète Muḥammad 
lors de son Ascension céleste. En revanche, il faut 
évoquer la célèbre sourate 18 évoquant le fameux 
Ḏū’l-Qarnayn (dont l’identité est discutée), qui 
associe le prophète Mūsā / Moïse à un homme bien 
curieux, Khidr, qu’Alexandre prend pour guide pour 
trouver la source de vie dans les versions orientales. 
Sur ce point, on soulignera l’importance de la version 
syriaque dans les traditions arabes et l’importance 
de souligner l’ancienneté de la légende remontant 
à l’épopée de Gilgamesh, un personnage qui est ici 
totalement oublié. En outre, il faut rappeler le bel 
article de Françoise Aubaile-Sallenave, « Al-Khidr, 

“L’homme au manteau vert” en pays musulmans : ses 
fonctions, ses caractères, sa diffusion », Res orientales, 
Charmes et sortilèges. Magie et magiciens, 14, 2002, 
p. 11-36. René Bloch, dans Alexandre le Grand et le 
judaïsme : la double stratégie d’auteurs juifs de l’Anti-
quité et du Moyen Âge, décrit comment le mythe du 

voyage d’Alexandre à Jérusalem a été inventé par des 
auteurs juifs afin de mettre en scène un topos, celui 
de l’empereur confronté au sage juif ; il précise aussi 
qu’il est difficile de prouver que l’iter ad paradisum 
serait issu de la traduction d’un texte juif. Les sources 
orientales et leurs éléments particuliers différents 
de ceux du Pseudo-Callisthène se retrouvent enfin 
dans Alexandre de Paris comme le montre Catherine 
Gaullier-Bougassas dans « Les eaux troublées de la 
quête d’Alexandre et les sources orientales du Roman 
d’Alexandre français » où sont présentés fontaine de 
vie, fleuve de mort et paradis terrestre.

La troisième partie évoque la quête sous le 
jour de l’élection ou de la révélation comme une 
initiation. Cet aspect avait été traité dans les Actes 
de la Table Ronde de la Fondation Hugot du Collège 
de France (31 mai 1997), Alexandre le Grand, figure de 
l’incomplétude. École Française de Rome, 2000, 112 p. 
Mélanges de l’École Française de Rome – Moyen Âge, 
tome 112, (2000) édités par François de Polignac. 
Quelques compléments sont apportés par Patrick 
Gautier Dalché dans « Quatre notes sur Alexandre et 
la cartographie médiévale », qui évoque comment la 
cartographie médiévale installe des bornes tangibles 
de la quête, faisant de la mappemonde bien un 
espace-temps en lien avec le pouvoir, la souveraineté, 
la cosmologie, les territoires orientaux. Il analyse plus 
particulièrement celle d’Ebstorf réalisée vers 1300 
et, hélas ! détruite en 1944. En outre, les peuples 
contenus au-delà de barrières, les inclusi, Gog et 
Magog, sont aussi signalés comme d’ailleurs dans la 
cartographie arabe et persane ; il y aurait à cet endroit 
bon nombre de recoupements à signaler à ce propos. 
Notons, pour la cartographie orientale, la présence 
du mont Qāf, l’axe cosmique permettant l’accès au 
paradis, l’océan environnant, mais aussi et surtout 
la fameuse barrière d’airain que cosmographes et 
cartographes indiquent telles les mappemondes 
d’Idrīsī, par exemple, et ce, jusqu’au xve siècle ; les 
monuments associés à Alexandre sont aussi repré-
sentés dans les cosmographies médiévales (celle 
de Dimašqī ou Ġarnāṭī par exemple). La vocation 
sotériologique du héros est donc prégnante, tant 
en Occidentqu’en Orient médiéval, et on renverra 
sur cet aspect particulier à l’ouvrage récent de Van 
Donzel et Schmidt.

D’autres traditions littéraires sont également 
éclairantes. L’analyse de Christophe Thierry, « L’épi-
sode du voyage au paradis dans le Strasburger 
Alexander (fin du xiie – début du xiiie siècle) », insiste 
sur la dimension de circumnavigateur d’Alexandre 
chère à M-A Piemontese dans le roman persan. Les 
remarques sur le parcours initiatique, mais aussi sur 
les liens entre les versions allemandes et le contexte, 
l’empereur Frédéric II, autre figure négative semblable 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 9

à l’antéchrist, sont fort intéressantes. Hélène Bel-
lon-Méguelle détaille « Les imprévus du voyage 
d’Alexandre au paradis terrestre dans la littérature 
française de la fin du Moyen Âge ». On peut renvoyer 
ici aux travaux de Corin Braga sur le paradis perdu, Le 
Paradis interdit au Moyen Âge. La quête manquée de 
l’Éden oriental, Paris, L’Harmattan, 2004 et id., La quête 
manquée de l’Avalon occidentale. Le Paradis interdit 
au Moyen Âge, vol. 2, Paris, L’Harmattan, 2006. L’épi-
sode chez les brahmanes analysé par Elena Koroleva 
dans « Les brahmanes et le paradis dans les romans 
d’Alexandre russes » reproduit une variante christia-
nisée, alors qu’à l’inverse le personnage d’Alexandre 
dans le Rrekontamiento del rrey Ališandere en alja-
miado serait, selon Emilie Picherot, bien conforme 
au roman du Pseudo-Callisthène.

Les thèmes étudiés dans la quatrième partie, 
« La démesure du désir et le désenchantement : un 
jugement ? », éclairent cependant les différences 
Orient-Occident, notamment sur la conception du 
paradis. Dans la tradition persane analysée d’une part 
par Mario Casari, « Un lieu de traduction : Alexandre 
au paradis dans la tradition persane », et Marina 
Gaillard, d’autre part, « D’un bout du monde à l’autre : 
lieux paradisiaque et terres ultimes dans le roman 
d’Alexandre en prose de l’Iran classique », le paradis 
du monde musulman, conformément à son ortho-
doxie, n’est pas sur terre. On ne peut donc s’y rendre ; 
toutefois, les lieux paradisiaques existent, mais ils 
présentent tous une certaine ambigüité, en outre, 
monstres et merveilles sont eux envoyés par les cieux 
pour instruire le héros (on relira l’article de Claire 
Kappler sur « Alexandre et les merveilles dans Le Livre 
des Rois de Firdousi », Hommage Jean Dufournet, 1993, 
vol. 2, p. 759-773). Mario Casari développe un aspect 
important ayant trait au polyglottisme d’Alexandre et 
à ces fameux traducteurs qui habiteraient la cité des 
bienheureux de Niẓāmī, et pour lesquels il propose 
une analogie pertinente entre traducteurs et brah-
manes. Alexandre est aussi un personnage que l’on 
peut contextualiser ou se réapproprier dans les lettres 
allemandes, écossaises ou anglaises pour les besoins 
d’une cause littéraire ou politique spécifique comme 
l’explicitent Jean-Claude Mühlethaler dans « Échec 
amoureux et échec politique : le remploi du Voyage 
au paradis dans le Chevalier errant de Thomas III 
de Saluces » ou Anna Caughey et Emily Wingfield, 
dans « Conquest and Imperialism, Medieval Scottish 
Context of Alexander Journey to Paradise », ou en-
core, Margaret Bridges « Five Late Middle English Ver-
sions of the Narreme of Alexander’s Wondrous Gift ». 
Dans les œuvres analysées, des passages extraits des 
sources originelles servent véritablement, comme le 
dit M. Bridges, d’exempla faisant de ces épisodes au 

paradis ou de la quête des temps forts de la littérature 
morale ou chrétienne médiévale.

L’érudition des contributions, les bibliographies 
presque exhaustives témoignent du renouvellement 
de la recherche depuis les années 2000 et font de cet 
ouvrage une contribution importante à l’histoire 
d’Alexandre et de son imaginaire oriental comme 
occidental. Pourtant, on regrettera que l’image même 
d’Alexandre, son étude iconographique ne fassent pas 
l’objet du même intérêt. Or, quoi de plus évocateur 
visuellement que l’image du paradis ?

Anna Caiozzo 
Université Paris Diderot Paris 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna
Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

