| |. LANGUE €T UTTERATURE |

GAULLIER-BOUGASSAS Catherine

et BRIDGES Margaret (dir.),

Les voyages dAlexandre au paradis:
Orient et Occident, regards croisés.

Turnhout, Brepols, 2013, 547 p.
ISBN: 978-2503546230

Depuis une vingtaine d’'années, le personnage
d’Alexandre le Grand est devenu le theme en vogue
de nombreux travaux personnels ou collectifs, croi-
sant traditions orientales et occidentales. L'un des
premiers grands colloques dans cette perspective
fut organisé par Claire Kappler, Frangois Suard et
Laurence Harf-Lancner en 1999 a l'université Paris
Ouest, Alexandre le Grand dans les littératures occi-
dentales et proche-orientales: Actes du Colloque de
Paris, 27-29 novembre 1999. La rencontre posait les
bases des problemes soulevés par la tradition litté-
raire, le réle des milieux syriaques, I'ambiguité d'une
figure héroique reconstruite, a la fois exaltée pour sa
geste tant dans les traditions médiévales orientales
qu'occidentales, mais aussi décriée comme une
figure de 'ambition démesurée, incarnant I'hybris et
la finitude de 'homme quelles que soient puissance
et ambition qui le caractérisent.

Plusieurs parutions importantes ont eu lieu
ces dernieres années, dont trois ouvrages, celui de
Faustina Doufikar-Aert, Alexander Magnus Arabicus :
A Survey of the Alexander Tradition Through Seven
Centuries: from Pseudo-Callisthenes to Suri, Peeters,
2010, et bien-s(ir celui d’Emeri van Donzel, Andrea
Schmidt, Gog and Magog in Early Eastern Christian
and Islamic Sources, Sallam’s Quest for Alexander
Wall, Leyde, Brill, 2010. Les travaux de David Zawiya,
entre autres, A Companion to Alexander Literature
in the Middle Ages, Leyde, Brill, 2010, demeurant
incontournables. On peut d’ailleurs regretter qu'une
bibliographie thématique n’ait pas été ici proposée.

Le présent ouvrage, Les voyages dAlexandre au
paradis : Orient et Occident, regards croisés, est un col-
lectifissu d’'un projet ANR blanc portant sur le mythe
d’Alexandre au Moyen Age mené par Catherine
Gaullier-Bougassas et Margaret Bridges, toutes deux
spécialistes de cette figure emblématique aux mul-
tiples facettes. Dans leur introduction, les auteures
évoquent les aventures paradisiaques du héros, les
relations de ce dernier avec les espaces dévolus aux
saints et aux prophétes et les images du paradis qui
se succédent dans les différentes versions issues du
Pseudo-Callisthéne, mais aussi et surtout du Talmud
de Babylone. C'est donc la conjonction de ces deux
traditions que les contributeurs étudient via les aires
et les ceuvres médiévales dont chacun d’entre eux est

le spécialiste, en évaluant la part de chacune d'entre
|

elles, leur acculturation et le réle de la fontaine de
vie et des espaces paradisiaques dans les différentes
traditions littéraires occidentales comme orien-
tales médiévales. Les lecteurs mesureront l'impact
du personnage sur les imaginaires médiévaux, les
nombreux points de convergence dans les traditions
littéraires, fagonnant et du héros et de sa quéte une
image somme toute pérenne malgré les quelques
variations observées.

La premiére partie des contributions, intitulée
« Les paradis d’Alexandre le Grand et I'horizon tou-
jours renouvelé de la fiction », évoque lorigine de
la légende d’Alexandre au paradis essentiellement
issue des textes rabbiniques et du Talmud, mais aussi
I'importance du don d’'un objet symbolique, la pierre,
attestant de I'impossibilité pour le héros de pénétrer
I'espace sanctifié et de parvenir a son obsessionnel
objectif, l'immortalité.

Catherine Gaullier-Bougassas, dans « Quéte
d'immortalité ou de salut des origines grecques
et hébraiques aux réinterprétations orientales »,
présente minutieusement les différents éléments
de cette enquéte menée par les contributeurs en
croisant les sources orientales et occidentales. La
source de vie, I'intervention des prophetes Ilyas et
Hadir / Khidr, la montagne paradisiaque, la pierre
de paradis, en sont les éléments majeurs. Si la quéte
de 'immortalité est bien présente dans le Roman du
Pseudo-Callisthéne (Ve siecle), lorsqu’Alexandre se
déplace vers I'Occident du monde, en revanche, le
theme paradisiaque en dehors du pays des Bienheu-
reux apparait par I'évocation des abords du paradis
[ui-méme dans le Talmud. Les versions byzantines,
serbes, et versions orientales, éthiopiennes ou per-
sanes, citent quant a elles un avatar du jardin, la
montagne paradisiaque comme l'explicitera Marine
Gaillard. Quant a la source de vie, I'ange ou la pierre,
tous ces éléments sont bien présents pour tout ou
partie dans les différentes traditions, germaniques,
néerlandaises, anglaises, slaves.

Catherine Gaullier-Bougassas, dans «La pierre
du paradis et son enseignement dans les ceuvres
latines et romanes », s'attache a présenter l'origine de
cette tradition des portes du paradis, soit du voyage
au paradis, un nouvel espace a conquérir pour le
héros a savoir I'lter ad Paradisum, un texte inspiré
du Talmud. Dans une perspective comparatiste, on
peut rappeler quoutre la montagne, le ciel est un
autre espace associé au paradis que certains rois,
Kay Kawds, le mythique roi de Perse, présent dans le
Livre des rois de Firdawsi de Tus, analysé par Georges
Dumézil, le roi Nemrod que les Qisas al-anbiya’ ont
immortalisé comme figure du tyran, ont, comme
tout Alexandre dans la tradition occidentale, tenté de

conquérir. Cette dimension, le ciel, a été certes étudié
|

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna

Caiozzo

© IFAO 2026

BCAI 29

BCAl en ligne

7

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

par F. de Polignac notamment (« Alexandre maitre
des seuils et des passages: de la légende antique au
mythe arabe », dans Alexandre le Grand dans les
littératures occidentales et proche-orientales), mais
elle peut rappeler I'aspect transgressif de la quéte
qui est irrémédiablement vouée a I'échec puisque le
héros n'est ni saint ni prophete, ce dont conviennent
tous les contributeurs en se référant aux diverses
traditions. D’ailleurs, les quétes d’Alexandre, celles
du paradis, sur terre, dans la mer, dans le ciel, ne sont
que l'occasion de I'informer, a I'exemple des monstra
et merveilles, de la vanité de son désir de gloire et
des erreurs engendrées par un tempérament guidé
par les passions et non par la foi. Comme le souligne
Catherine Gaullier-Bougassas, lorsque le paradis n'est
pas mentionné explicitement, il est évoqué par des
avatars également présents dans les traditions orien-
tales: arbres merveilleux, filles-fleurs, sources de vie,
lieux paradisiaques, iles, etc.

La deuxiéme partie de l'ouvrage interroge les
transmissions et les croisements culturels, au premier
chef, le sens du voyage au paradis et ses réécritures
du roman originel issu du Talmud midrashim ancien
et du Pseudo-Callisthéne dans les traditions juives
et orientales. Jean-Pierre Rothschild, dans « LUlter ad
Paradisum entre homélie rabbinique, roman, traité
d’apologétique », présente Alexandre comme un étre
tyrannique, animé par le désir et la convoitise issus
du regard (ceil) G@yin, qui signifie aussi « pierre », dont
le poids se réduit une fois recouverte de poussiére,
révélant ainsi la vanité des biens de ce monde.

D’ailleurs, Marco Di Branco, dans « Alessandro /
DUl Qarnayn, il paradiso e la fonte della vita nella let-
teratura araba medievale », rappelle que les versions
arabes ne comportent pas d'épisodes sur la vision du
paradis, car, rappelons-le, le seul personnage ayant
eu acces au paradis est le prophéte Muhammad
lors de son Ascension céleste. En revanche, il faut
évoquer la célebre sourate 18 évoquant le fameux
DU’l-Qarnayn (dont l'identité est discutée), qui
associe le prophéte Misa / Moise a un homme bien
curieux, Khidr, qu’Alexandre prend pour guide pour
trouver la source de vie dans les versions orientales.
Sur ce point, on soulignera I'importance de la version
syriaque dans les traditions arabes et I'importance
de souligner I'ancienneté de la légende remontant
a I'épopée de Gilgamesh, un personnage qui est ici
totalement oublié. En outre, il faut rappeler le bel
article de Frangoise Aubaile-Sallenave, « Al-Khidr,

“I’'homme au manteau vert” en pays musulmans: ses
fonctions, ses caractéres, sa diffusion », Res orientales,
Charmes et sortiléeges. Magie et magiciens, 14, 2002,
p. 11-36. René Bloch, dans Alexandre le Grand et le
judaisme: la double stratégie dauteurs juifs de IAnti-

quité et du Moyen Age, décrit comment le mythe du
|

voyage d’Alexandre a Jérusalem a été inventé par des
auteurs juifs afin de mettre en scéne un topos, celui
de I'empereur confronté au sage juif; il précise aussi
qu'il est difficile de prouver que ['iter ad paradisum
seraitissu de la traduction d’un texte juif. Les sources
orientales et leurs éléments particuliers différents
de ceux du Pseudo-Callisthéne se retrouvent enfin
dans Alexandre de Paris comme le montre Catherine
Gaullier-Bougassas dans « Les eaux troublées de la
quéte d’Alexandre et les sources orientales du Roman
d’Alexandre frangais » ol sont présentés fontaine de
vie, fleuve de mort et paradis terrestre.

La troisieme partie évoque la quéte sous le
jour de Iélection ou de la révélation comme une
initiation. Cet aspect avait été traité dans les Actes
de la Table Ronde de la Fondation Hugot du Collége
de France (31 mai 1997), Alexandre le Grand, figure de
I'incomplétude. Ecole Frangaise de Rome, 2000, 112 p.
Mélanges de I'Ecole Francaise de Rome — Moyen Age,
tome 112, (2000) édités par Francois de Polignac.
Quelques compléments sont apportés par Patrick
Gautier Dalché dans « Quatre notes sur Alexandre et
la cartographie médiévale », qui évoque comment la
cartographie médiévale installe des bornes tangibles
de la quéte, faisant de la mappemonde bien un
espace-temps en lien avec le pouvoir, la souveraineté,
la cosmologie, les territoires orientaux. [l analyse plus
particulierement celle d’Ebstorf réalisée vers 1300
et, hélas! détruite en 1944. En outre, les peuples
contenus au-dela de barrieres, les inclusi, Gog et
Magog, sont aussi signalés comme d’ailleurs dans la
cartographie arabe et persane; il y aurait a cet endroit
bon nombre de recoupements a signaler a ce propos.
Notons, pour la cartographie orientale, la présence
du mont Qaf, I'axe cosmique permettant l'acces au
paradis, locéan environnant, mais aussi et surtout
la fameuse barriere d’airain que cosmographes et
cartographes indiquent telles les mappemondes
d’ldrisi, par exemple, et ce, jusqu’au xv© siécle; les
monuments associés a Alexandre sont aussi repré-
sentés dans les cosmographies médiévales (celle
de Dimasqi ou Garnati par exemple). La vocation
sotériologique du héros est donc prégnante, tant
en Occidentqu'en Orient médiéval, et on renverra
sur cet aspect particulier a I'ouvrage récent de Van
Donzel et Schmidt.

D’autres traditions littéraires sont également
éclairantes. Lanalyse de Christophe Thierry, « Lépi-
sode du voyage au paradis dans le Strasburger
Alexander (fin du x11® — début du x1n® siecle) », insiste
sur la dimension de circumnavigateur d’Alexandre
chere a M-A Piemontese dans le roman persan. Les
remarques sur le parcours initiatique, mais aussi sur
les liens entre les versions allemandes et le contexte,

I'empereur Frédéric ll, autre figure négative semblable
|

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna

Caiozzo

© IFAO 2026

BCAI 29

BCAl en ligne

8

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE

a l'antéchrist, sont fort intéressantes. Héléne Bel-
lon-Méguelle détaille « Les imprévus du voyage
d’Alexandre au paradis terrestre dans la littérature
francaise de la fin du Moyen Age ». On peut renvoyer
ici aux travaux de Corin Braga sur le paradis perdu, Le
Paradis interdit au Moyen Age. La quéte manquée de
I'Eden oriental, Paris, 'Harmattan, 2004 et id., La quéte
manquée de I'Avalon occidentale. Le Paradis interdit
au Moyen Age, vol. 2, Paris, 'Harmattan, 2006. L'épi-
sode chez les brahmanes analysé par Elena Koroleva
dans « Les brahmanes et le paradis dans les romans
d’Alexandre russes » reproduit une variante christia-
nisée, alors qua l'inverse le personnage d’Alexandre
dans le Rrekontamiento del rrey Alisandere en alja-
miado serait, selon Emilie Picherot, bien conforme
au roman du Pseudo-Callisthéne.

Les thémes étudiés dans la quatrieme partie,
«La démesure du désir et le désenchantement: un
jugement? », éclairent cependant les différences
Orient-Occident, notamment sur la conception du
paradis. Dans la tradition persane analysée d'une part
par Mario Casari, « Un lieu de traduction : Alexandre
au paradis dans la tradition persane », et Marina
Gaillard, d'autre part, « D'un bout du monde a l'autre:
lieux paradisiaque et terres ultimes dans le roman
d’Alexandre en prose de I'lran classique », le paradis
du monde musulman, conformément a son ortho-
doxie, n'est pas sur terre. On ne peut donc sy rendre;
toutefois, les lieux paradisiaques existent, mais ils
présentent tous une certaine ambigiité, en outre,
monstres et merveilles sont eux envoyés par les cieux
pour instruire le héros (on relira l'article de Claire
Kappler sur « Alexandre et les merveilles dans Le Livre
des Rois de Firdousi », Hommage Jean Dufournet, 1993,
vol. 2, p. 759-773). Mario Casari développe un aspect
important ayant trait au polyglottisme d’Alexandre et
a ces fameux traducteurs qui habiteraient la cité des
bienheureux de Nizami, et pour lesquels il propose
une analogie pertinente entre traducteurs et brah-
manes. Alexandre est aussi un personnage que l'on
peut contextualiser ou se réapproprier dans les lettres
allemandes, écossaises ou anglaises pour les besoins
d’une cause littéraire ou politique spécifique comme
I'explicitent Jean-Claude Miihlethaler dans «Echec
amoureux et échec politique: le remploi du Voyage
au paradis dans le Chevalier errant de Thomas I/I
de Saluces » ou Anna Caughey et Emily Wingfield,
dans « Conquest and Imperialism, Medieval Scottish
Context of Alexander Journey to Paradise », ou en-
core, Margaret Bridges « Five Late Middle English Ver-
sions of the Narreme of Alexander’s Wondrous Gift ».
Dans les ceuvres analysées, des passages extraits des
sources originelles servent véritablement, comme le
dit M. Bridges, d’exempla faisant de ces épisodes au

paradis ou de la quéte des temps forts de la littérature
morale ou chrétienne médiévale.

Lérudition des contributions, les bibliographies
presque exhaustives témoignent du renouvellement
de la recherche depuis les années 2000 et font de cet
ouvrage une contribution importante a I'histoire
d’Alexandre et de son imaginaire oriental comme
occidental. Pourtant, on regrettera que I'image méme
d’Alexandre, son étude iconographique ne fassent pas
l'objet du méme intérét. Or, quoi de plus évocateur
visuellement que I'image du paradis?

Anna Caiozzo
Université Paris Diderot Paris 7

BCAI 29 (2014) Gaullier-Bougassas Catherine et Bridges Margaret (dir.): Les voyages d’Alexandre au paradis : Orient et Occident, regards croisés., recensé par Anna

Caiozzo

© IFAO 2026

BCAI 29

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

