| Il. HisTOIRE |

AKASOY A., BURNETT Ch., YOELI-TLALIM R. (eds),
Islam and Tibet.
Interactions along the Musk Routes.

Burlington, Ashgate, 2011, 391 p.
ISBN : 978-754669562

Louvrage collectif Islam and Tibet, Interactions
along the Musk Routes, dirigé par A. Akasoy,
Ch. Burnett et R. Yoeli-Tlalim, et publié en 2011 aux
éditions Ashgate, est composé de dix-huit chapitres
et de trente et une pages de photographies en
couleur. Les contributions sont classées dans un ordre
chronologique, mais I'ouvrage ne contient aucun
découpage particulier. On peut cependant distinguer
quatre grandes parties thématico-chronologiques :
1. Echanges politiques, culturels et artistiques avec
le Tibet sous les Abbassides (du vii® au x¢siecle),
2. Religion et pouvoir au Tibet sous les Mongols
(du xm® au xivesiecle), 3. Collaboration puis hosti-
lités entre musulmans et bouddhistes au début de
I'époque moderne (du xv® au xvii€siecle), 4. Islam
et Tibet durant I'époque coloniale et contemporaine
(du xix® au xx®ésiecle).

1. Echanges politiques, culturels et artistiques
avec le Tibet sous les Abbassides

Louvrage traite d’abord des rapports poli-
tiques, culturels et commerciaux, entre le califat des
Abbassides, 'empire tibétain (Tibet actuel, territoires
du Ladakh au Cachemire et du Baltistan au Pakistan)
et la Chine des Tang entre le vii® et le x®siécle.
L'article d’Anna Akasoy « Tibet in Islamic Geography
and Cartography: A Survey of Arabic and Persian
Sources » (chap. 2), porte sur la représentation que
les géographes arabes avaient du Tibet (Tubbat).
Sous la dynastie des Abbassides, les chroniqueurs
arabes et persans ne se sont jamais vraiment inté-
ressés a ce pays, alors difficilement accessible et jugé
culturellement peu attractif. Lauteur démontre qu'en
revanche le Tibet, sa culture et sa philosophie, ont
inspiré les géographes. Sous le regne d’'al-Ma’'miin en
particulier lorsque la cartographie et le genre de la
littérature géographique prirent toute leur ampleur,
les références au Tibet se multipliérent dans les livres
consacrés aux pays, aux routes et aux royaumes, a
partir d’'informations que les géographes avaient
collectées par eux-mémes ou que les marchands leur
avaient transmises.

Ainsi l'origine des Tibétains est I'un des premiers
themes récurrents abordés dans la littérature géo-
graphique, en particulier dans les premiers récits de
voyage, tel les Ahbdr al-Sin wa-I-Hind du marchand
Sulayman d’Arabie, dont l'ouvrage aurait été repris et
édité au x¢siecle par Abi Zayd al-Sirafi. A la méme

époque, al-Maqdisi attribue aux Tibétains une origine
|

turque ou indienne, alors qu'al-Masuadr leur préfere
une origine yéménite.

Les géographes s’intéressent peu a peu aux
relations politiques et militaires liant les califes et les
tibétains, des les premiéres décennies du vii€siecle :
en 891, al-Ya'qubi dans son Kitab al-buldan men-
tionne I'ambassade dont des Tibétains auraient été
chargés sous le califat de ‘Umar Il (717-720) aupres
du gouverneur du Hurasan, Garrah b. ‘Abd Allah. Le
méme auteur parle de la soumission du roi du Tibet
au calife al-Mahdi (775-785), puis de la conversion
de son successeur a l'islam sous le regne d’al-Ma’'man
(812-833). Les sources chinoises confirment certains
passages du géographe et évoquent comment
les alliances politiques tissées entre Tibétains et
musulmans auraient abouti a des phénomeénes de
conversion.

Pour I'époque d’al-Ma’'min, les géographes
évoquent des anecdotes d'ordre ethnographique et
examinent les pratiques économiques, culturelles
et funéraires des Tibétains. En particulier, ils sou-
lignent I'importance du musc, qui faisait 'objet d’'un
commerce régulier entre le Tibet et le califat des
Abbassides. Au xi1®siecle, al-Marwazi décrit, parmi
les richesses du pays, des mines d'or et une faune de
renards, d’écureuils et d’hermines.

Parallelement, les cartographes cherchent a
délimiter les contours médiévaux du Tibet. Alors
que cette région est généralement placée entre I'Inde
(Hind) et la Chine (Sin) dans le septieme climat,
al-Balhi (850-934) évoque de maniére étonnante
I'existence d’'une cote (bahr al-Tubbat) ; cela est pro-
bablement di, selon Luciano Petech, a la représen-
tation de I'empire tibétain a 'apogée de sa grandeur,
lorsque celui-ci sétendait peut-étre jusqu’au golfe du
Bengale, ou encore a une confusion avec un lac local
(buhayrat Tubbat).

Entre le viie et le x®siécle, I'intensification des
relations entre le califat des Abbassides et I'empire
tibétain donne naissance a des échanges culturels,
économiques et scientifiques majeurs. Dans « Tibetan
Musk and Medieval Arab Perfumery » (chap. 6),
Anya King traite de I'importation massive du musc
tibétain sous les Abbassides. Depuis le Tibet, la
précieuse substance est acheminée par les voies du
Hurasanjusqu'en Irak, ot elle est utilisée en médecine
et en parfumerie. Lauteur s'appuie sur les traités de
géographie et de médecine des 1x¢ et x¢ siecles, rédigés
par Ibn Miasawayh, al-Gahiz, Ibn Hurradadbih ou Aba
Zayd al-Sirafi, pour décrire les différentes qualités de
musc, les procédés utilisés dans sa production et son
emploi en médecine, danslafabrication des huiles, de
certains encens (nadd) ou de parfums (galiya).

Assadullah Souren Melikian-Chirvani montre
parallelement dans «lIran to Tibet » (chap. 4)

BCAI 29 68 |
BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

comment l'lran des Abbassides a profondément
influencé les pratiques artisanales et artistiques
tibétaines. Selon l'auteur, l'intérét pour le musc du
Tibet aux 1x¢ et x¢ siecles favorisa I'implantation d'une
petite communauté de musulmans iraniens a Lhasa,
ce que suggerent de nombreux écrits et auteurs:
le géographe al-Istahri (m. 920), le traité anonyme
Hudad al-Alam min al-Masriq ila al-Magrib, datant
de 982, les ceuvres du poéte du xi¢ siecle al-Sistani, le
traité sur les pierres précieuses du xii¢ siecle de Nasir
al-Din al-Tasi, ou enfin l'ouvrage d’al-Mas‘adi écrit
autour de 930. Cette communauté immigrée favorisa
I'introduction au Tibet des arts et des pratiques en
usage a la cour iranienne aux débuts de I'lslam, a
travers I'importation d’'une vaisselle de table presti-
gieuse en métal (coupes, verres a vin ou encensoirs
pouvant étre incrustés de pierres précieuses), vais-
selle qui aurait influencé les artisans locaux. Lauteur
s'appuie ici sur une peinture murale, dans la vallée
de Pu Khar, représentant le dieu Ganesh tenant dans
sa main gauche une large coupe finement ciselée
d’inspiration iranienne. De méme I'importation des
soies en provenance de ce pays, de style parniyan ou
parand, aurait favorisé également un renouvellement
des techniques, ce que laissent supposer les peintures
murales tibétaines d’Alchi dans la région de Ladakh
et de Tabo dans I'ancienne Spiti (en Inde actuelle)
du début du xin¢siecle. Elles représentent le Buddha
Amitayus vétu d’'un manteau orné de motifs carac-
téristiques de ces deux types de soie. Au-dela des
influences purement artistiques, 'auteur démontre
que le Tibet intégra aussi progressivement les usages
de la cour iranienne.

Par ailleurs, les échanges scientifiques et cultu-
rels entre le Tibet et les Abbassides sont explorés par
Dan Martin dans « Greek and Islamic Medicines, His-
torical Contact with Tibet » (chap. 5). Lauteur exa-
mine l'un des plus anciens manuscrits d’histoire de
la médecine tibétaine, rédigé par un certain Che-rje,
autour de 1200. Il s'agit d’'une histoire de la médecine
indienne et d'un commentaire de l'ceuvre du médecin
Vagbhata. Lintérét du livre repose sur une liste de
médecins qui auraient visité le Tibet. Lauteur sappuie
sur cette liste pour proposer I'hypothése d'échanges
scientifiques réguliers depuis la plus haute Antiquité
jusqu’au x1i¢ siecle entre le monde méditerranéen, les
mondes tibétain et persan, et celle de la diffusion de
techniques chirurgicales.

Ces échanges culturels auraient été favori-
sés d’apres Kevin van Bladel dans « The Bactrian
Background of the Barmakids » (chap. 3) par les
Barmakides. L'auteur démontre comment cette
célebre dynastie de vizirs joua un role majeur dans
la traduction en arabe de textes en sanskrit a la fin

du vinesiecle, en raison de leurs origines tohariennes
|

(ancienne bactriane), ou fleurissait a I'¢poque des
conquétes arabes la spiritualité bouddhiste. Lauteur
montre que la fin du régne des Barmakides sous le
califat d'al-Rasid en 803 coincida avec le déclin de ce
mouvement de traduction, qui ne reprit que deux
siecles plus tard.

2. Religion et pouvoir au Tibet sous les Mongols
(xime-xivesiecle)

L'ouvrage traite ensuite des rapports religieux
et politiques entre les communautés bouddhistes
et musulmanes apres les invasions mongoles au xi®
et XIvesiecle.

Larticle « Tibetans, Mongols and the Fusion of
Eurasian Cultures » (chap. 9) analyse le réle des Tibé-
tains dans 'empire des Mongols. Paul B. Buell montre
comment les Tibétains furent activement employés,
comme conseillers des princes, tel Qubilai (1215-94),
ou encore comme missionnaires ou intermédiaires
culturels. Leurs savoirs, marqués a la fois par les arts,
les sciences, les pratiques, en particulier médicales,
chinoises, indiennes, persanes ou arabes, les favori-
sérent et ils jouérent, comme le montre l'auteur du
chapitre, au xi1€ siécle et au suivant, un réle majeur a
la cour mongole, dans l'interprétation et la syntheése
de ces savoirs divers aupres des princes.

L'article de Peter Zieme (chap. 8) décrit ensuite
la multiplicité des religions pratiquées dans la région
de Turfan, au xni® et au xive¢siecle. Appartenant au
royaume Uyghur, cette région est intégrée a 'empire
des Mongols au début du xin¢siécle. Les textes, en
particulier 'hymne de Maitreya, révelent qu’en
dehors du bouddhisme, le christianisme, l'islam et
le manichéisme étaient répandus. L'auteur démontre
quesi la pratique de I'islam devint majoritaire sous les
Mongols, a partir de 1206, dans la culture des Uyghurs,
le bouddhisme continua d'influencer fortement les
pratiques et les arts locaux.

Dans son article, « Three Rock-Cut Cave Sites
in Iran » (chap. 10), Arezou Azad reconsideére la
théorie élaborée a partir des recherches menées
jusque-la, théorie selon laquelle trois grottes de la
région de Maraga et de Sultaniyya en Iran auraient
été des temples ou des monasteres bouddhistes.
Lauteur sappuie sur des similitudes architecturales
avec les grottes-temples bouddhistes d’Inde, sous
la dynastie mongole des llkhanides entre 1258 et
1335. Les recherches conduites par l'auteur sur le
terrain montre que les indices d’'une occupation
bouddhique de ces grottes ne sont pas si évidents.
A Maraga en particulier, le site de Rasadhana a pu
étre occupé par des bouddhistes autant que par
des chrétiens et aucun indice épigraphique en sans-
krit, pali, tibétain, chinois ou ghandari, ne permet
d’établir de conclusions définitives. De méme, le site
d’'Imamzada Ma'sam semble plutét avoir été dédié ‘aI

BCAI 29

BCAIl en ligne

69

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

des fonctions religieuses islamiques, comme l'atteste
la présence d'un mihrab surmonté d'une inscription
coranique. A Sultaniyya enfin, le site de Dash Kasan
pourrait avoir abrité, d’apres les textes, des commu-
nautés religieuses bouddhistes, mais une fois encore
aucun indice vraiment convaincant ne le confirme,
a l'exception d’un bas-relief représentant un dragon
d’inspiration clairement chinoise.

3. Collaboration puis hostilités entre musul-
mans et bouddhistes au début de I'¢poque moderne
(xve-xviesiecles)

Dans « The Muslim Queens of the Himalayas »
(chap. 11), Georgios T. Halkias étudie le destin des
princesses musulmanes offertes en mariage aux
nobles tibétains ou bouddhistes du nord-ouest de
I'Himalaya, en particulier des régions de Baltistan et
de Ladakh, entre le xv€ et le xvii€siecle. Lauteur s’ap-
puie sur la littérature populaire pour démontrer que
ces princesses devenues reines (khatuns) remplirent
une fonction diplomatique et culturelle majeure. Loin
de se contenter de rapprocher le monde himalayen
des cultures musulmanes et bouddhiques, ces prin-
cesses favoriserent I'épanouissement de la culture
islamique au Tibet au début de I'époque moderne,
en patronnant la construction de mosquées.

Marc Gaborieau présente ensuite (chap. 12) le
role des musulmans tibétains au xvii®siecle a partir
des récits des missionnaires portugais partis, depuis
la cour de 'empereur Mughal en Inde, explorer I'Asie
centrale. Lauteur montre que les musulmans jouerent
un role majeur, servant de guides dans le voyage des
missionnaires a travers le Tibet, et d'intermédiaires
lors des rencontres et des transactions économiques.
Ills influencerent la fagcon dont les Portugais appréhen-
derent alors le monde bouddhiste et ses pratiques.

Quanta lui, dans l'article « Between Legend and
History » (chap. 14), Thierry Zarcone décrit I'histoire
au xvii®siecle de la prise de pouvoir du Sufi Afaq
Hwaja (m. 1694) dans le royaume musulman de Kash-
garia, en Asie centrale. Il montre comment le soufi
recut I'aide des Mongols Jungghars de Qinghai et du
nord-est du Turkestan, ainsi que celle du cinquieme
Dalai Lama. Des récits légendaires expliquent que ces
derniers fournirent une aide militaire précieuse parce
qu'ils étaient convaincus de la supériorité de I'islam et
du soufisme, auxquels ils se seraient méme convertis.
Lauteur démontre que les récits de la conversion de
Ghaldan, le souverain des Jungghars et celle du Dalai
Lama, qui aurait, selon les textes, été célébrée apres
leur défaite lors de compétitions de magie, furent
forgés au xvii®siecle autour d’'un événement histo-
rique majeur: I'alliance surprenante entre musulmans
et bouddbhistes et la prise de pouvoir de Hwaja a
Kashgaria. Lauteur montre que I'utilisation de cette

image (le concours de la magie et la soumission d'un
|

peuple a l'islam) aurait permis aux hagiographes
musulmans de renforcer le réle de la religion dans
I'entente des peuples et de faire de Hwaja une figure
de l'islam héroique.

Enfin, «Ritual Theory accross the Buddhist-
Muslim Divide in Late Imperial China » (chap. 15),
rédigé par Johan Elverskog, porte sur les différences
de rituels entre musulmans et bouddhistes d’apres
Injannashi, auteur chinois du xix¢siéecle. Celui-ci
évoque le débat sur les pratiques alimentaires et
I'habitude d’égorger les animaux chez les musulmans.
Les bouddhistes considéraient cette pratique comme
inappropriée et ils éventraient les bétes et pingaient
l'aorte pour éviter les débordements sanguins. Injan-
nashi, héritier de Confucius, tente de réconcilier ces
rituels opposés qui tendent selon lui a une méme
recherche du divin.

4. Islam et Tibet durant I'époque coloniale et
contemporaine

Louvrage s'acheve sur les relations entretenues
entre I'lslam et le Tibet durant €poque coloniale et
contemporaine.

Larticle de John Bray (chap. 16) porte sur les
musulmans du Cachemire au xix¢siecle. Il s'appuie
sur I'histoire du grand marchand musulman cache-
miri Hwaga Ahmad ‘Ali, qui pratiqua l'espionnage
pour le compte de 'Angleterre, lors de la guerre entre
les souverains Gorkha du Nepal et la compagnie des
Indes orientales. Ce marchand-espion livra au vété-
rinaire de la Compagnie William Moorcroft des ren-
seignements importants sur les tactiques militaires
des Népalais. Lauteur examine le réle diplomatique
que ces populations musulmanes jouerent a I'époque
coloniale.

Puis Diana Altner (chap. 17) décrit la situation
au Tibet au début de I'époque contemporaine des
musulmans appartenant aux tribus Lhasa Kha Che
provenant de Ladakh, du Cachemire et de I'Inde, Wa
Bak Gling de Chine et Zang Hui du Tibet. Les musul-
mans étaient alors généralement identifiés sous le
vocable chinois « Hui ». Lauteur montre comment
les Chinois, en ignorant les différences ethniques
de ces groupes, les dépossédérent de leur propre
identité culturelle.

Les articles qui composent cet ouvrage et
qui sappuient sur des sources archéologiques et
textuelles sont tous d’un intérét certain, d’autant
plus qu’ils proposent des approches différentes :
historique, sociale, anthropologique et enfin éco-
nomique. Ce travail considéré dans sa globalité
est extréemement dense. On peut regretter que le
lecteur novice ne soit pas mieux conduit dans la
réflexion d'ensemble et, a cet effet, le regroupement
en trois ou quatre parties des articles publiés aurait

été souhaitable. Ces derniers se suivent simplement
|

| BCAI 29 70

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

dans un ordre chronologique, et c'est dommage. De
grandes parties auraient en effet permis au lecteur
de s’y retrouver et de tirer un meilleur profit de cet
ouvrage. De breves introductions et conclusions
placées en début et en fin de chaque partie auraient
facilité la lecture et présenté I'évolution des relations
entre I'lslam et le Tibet au Moyen Age et A I4poque
contemporaine. Mais ce sont la des détails. Louvrage
est passionnant, d’'une grande richesse; il présente
une bonne bibliographie et parait adapté tant aux
lecteurs novices sur le sujet qu'a ceux déja spécialisés.

Fanny Bessard
SOAS - London

BCAI 29 71

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

