
	 BCAI 29	 68

III. Histoire

Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds), 
�Islam and Tibet.  
Interactions along the Musk Routes.

Burlington, Ashgate, 2011, 391 p. 
ISBN : 978-754669562

L’ouvrage collectif Islam and Tibet, Interactions 
along the Musk Routes , dirigé par A. Akasoy, 
Ch. Burnett et R. Yoeli-Tlalim, et publié en 2011 aux 
éditions Ashgate, est composé de dix-huit chapitres 
et de trente et une pages de photographies en 
couleur. Les contributions sont classées dans un ordre 
chronologique, mais l’ouvrage ne contient aucun 
découpage particulier. On peut cependant distinguer 
quatre grandes parties thématico-chronologiques : 
1. Échanges politiques, culturels et artistiques avec 
le Tibet sous les Abbassides (du viiie au xe siècle), 
2. Religion et pouvoir au Tibet sous les Mongols 
(du xiiie au xive siècle), 3. Collaboration puis hosti-
lités entre musulmans et bouddhistes au début de 
l’époque moderne (du xve au xviie siècle), 4. Islam 
et Tibet durant l’époque coloniale et contemporaine 
(du xixe au xxe siècle).

1.  Échanges politiques, culturels et artistiques 
avec le Tibet sous les Abbassides

L’ouvrage traite d’abord des rapports poli-
tiques, culturels et commerciaux, entre le califat des 
Abbassides, l’empire tibétain (Tibet actuel, territoires 
du Ladakh au Cachemire et du Baltistan au Pakistan) 
et la Chine des Tang entre le viiie et le xe siècle. 
L’article d’Anna Akasoy « Tibet in Islamic Geography 
and Cartography: A Survey of Arabic and Persian 
Sources » (chap. 2), porte sur la représentation que 
les géographes arabes avaient du Tibet (Tubbat). 
Sous la dynastie des Abbassides, les chroniqueurs 
arabes et persans ne se sont jamais vraiment inté-
ressés à ce pays, alors difficilement accessible et jugé 
culturellement peu attractif. L’auteur démontre qu’en 
revanche le Tibet, sa culture et sa philosophie, ont 
inspiré les géographes. Sous le règne d’al-Ma’mūn en 
particulier lorsque la cartographie et le genre de la 
littérature géographique prirent toute leur ampleur, 
les références au Tibet se multiplièrent dans les livres 
consacrés aux pays, aux routes et aux royaumes, à 
partir d’informations que les géographes avaient 
collectées par eux-mêmes ou que les marchands leur 
avaient transmises.

Ainsi l’origine des Tibétains est l’un des premiers 
thèmes récurrents abordés dans la littérature géo-
graphique, en particulier dans les premiers récits de 
voyage, tel les Aẖbār al-Ṣīn wa-l-Hind du marchand 
Sulaymān d’Arabie, dont l’ouvrage aurait été repris et 
édité au xe siècle par Abū Zayd al-Sīrāfī. À la même 
époque, al-Maqdisī attribue aux Tibétains une origine 

turque ou indienne, alors qu’al-Mas‘ūdī leur préfère 
une origine yéménite.

Les géographes s’intéressent peu à peu aux 
relations politiques et militaires liant les califes et les 
tibétains, dès les premières décennies du viiie siècle : 
en 891, al-Ya‘qūbī dans son Kitāb al-buldān men-
tionne l’ambassade dont des Tibétains auraient été 
chargés sous le califat de ‘Umār II (717-720) auprès 
du gouverneur du H̱urāsān, Ǧarrāḥ b. ‘Abd Allāh. Le 
même auteur parle de la soumission du roi du Tibet 
au calife al-Mahdī (775-785), puis de la conversion 
de son successeur à l’islam sous le règne d’al-Ma’mūn 
(812-833). Les sources chinoises confirment certains 
passages du géographe et évoquent comment 
les alliances politiques tissées entre Tibétains et 
musulmans auraient abouti à des phénomènes de 
conversion.

Pour l’époque d’al-Ma’mūn, les géographes 
évoquent des anecdotes d’ordre ethnographique et 
examinent les pratiques économiques, culturelles 
et funéraires des Tibétains. En particulier, ils sou-
lignent l’importance du musc, qui faisait l’objet d’un 
commerce régulier entre le Tibet et le califat des 
Abbassides. Au xiie siècle, al-Marwazī décrit, parmi 
les richesses du pays, des mines d’or et une faune de 
renards, d’écureuils et d’hermines.

Parallèlement, les cartographes cherchent à 
délimiter les contours médiévaux du Tibet. Alors 
que cette région est généralement placée entre l’Inde 
(Hind) et la Chine (Ṣīn) dans le septième climat, 
al-Balẖī (850-934) évoque de manière étonnante 
l’existence d’une côte (baḥr al-Tubbat) ; cela est pro-
bablement dû, selon Luciano Petech, à la représen-
tation de l’empire tibétain à l’apogée de sa grandeur, 
lorsque celui-ci s’étendait peut-être jusqu’au golfe du 
Bengale, ou encore à une confusion avec un lac local 
(buḥayrat Tubbat).

Entre le viiie et le xe siècle, l’intensification des 
relations entre le califat des Abbassides et l’empire 
tibétain donne naissance à des échanges culturels, 
économiques et scientifiques majeurs. Dans « Tibetan 
Musk and Medieval Arab Perfumery » (chap. 6), 
Anya King traite de l’importation massive du musc 
tibétain sous les Abbassides. Depuis le Tibet, la 
précieuse substance est acheminée par les voies du 
H̱urāsān jusqu’en Irak, où elle est utilisée en médecine 
et en parfumerie. L’auteur s’appuie sur les traités de 
géographie et de médecine des ixe et xe siècles, rédigés 
par Ibn Māsawayh, al-Ǧāḥiẓ, Ibn H̱urradāḏbih ou Abū 
Zayd al-Sīrāfī, pour décrire les différentes qualités de 
musc, les procédés utilisés dans sa production et son 
emploi en médecine, dans la fabrication des huiles, de 
certains encens (nadd) ou de parfums (ġāliya).

Assadullah Souren Melikian-Chirvani montre 
parallèlement dans « Iran to Tibet » (chap. 4) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 69

III. Histoire

comment l’Iran des Abbassides a profondément 
influencé les pratiques artisanales et artistiques 
tibétaines. Selon l’auteur, l’intérêt pour le musc du 
Tibet aux ixe et xe siècles favorisa l’implantation d’une 
petite communauté de musulmans iraniens à Lhāsā, 
ce que suggèrent de nombreux écrits et auteurs : 
le géographe al-Iṣṭaẖrī (m. 920), le traité anonyme 
Ḥudūd al-‘Ālam min al-Mašriq ilā al-Maġrib, datant 
de 982, les œuvres du poète du xie siècle al-Sistānī, le 
traité sur les pierres précieuses du xiiie siècle de Naṣīr 
al-Dīn al-Ṭūsī, ou enfin l’ouvrage d’al-Mas‘ūdī écrit 
autour de 930. Cette communauté immigrée favorisa 
l’introduction au Tibet des arts et des pratiques en 
usage à la cour iranienne aux débuts de l’Islam, à 
travers l’importation d’une vaisselle de table presti-
gieuse en métal (coupes, verres à vin ou encensoirs 
pouvant être incrustés de pierres précieuses), vais-
selle qui aurait influencé les artisans locaux. L’auteur 
s’appuie ici sur une peinture murale, dans la vallée 
de Pu Khar, représentant le dieu Ganesh tenant dans 
sa main gauche une large coupe finement ciselée 
d’inspiration iranienne. De même l’importation des 
soies en provenance de ce pays, de style parniyān ou 
parand, aurait favorisé également un renouvellement 
des techniques, ce que laissent supposer les peintures 
murales tibétaines d’Alchi dans la région de Ladakh 
et de Tabo dans l’ancienne Spiti (en Inde actuelle) 
du début du xiiie siècle. Elles représentent le Buddha 
Amitayus vêtu d’un manteau orné de motifs carac-
téristiques de ces deux types de soie. Au-delà des 
influences purement artistiques, l’auteur démontre 
que le Tibet intégra aussi progressivement les usages 
de la cour iranienne.

Par ailleurs, les échanges scientifiques et cultu-
rels entre le Tibet et les Abbassides sont explorés par 
Dan Martin dans « Greek and Islamic Medicines, His-
torical Contact with Tibet » (chap. 5). L’auteur exa-
mine l’un des plus anciens manuscrits d’histoire de 
la médecine tibétaine, rédigé par un certain Che-rje, 
autour de 1200. Il s’agit d’une histoire de la médecine 
indienne et d’un commentaire de l’œuvre du médecin 
Vāgbhaṭa. L’intérêt du livre repose sur une liste de 
médecins qui auraient visité le Tibet. L’auteur s’appuie 
sur cette liste pour proposer l’hypothèse d’échanges 
scientifiques réguliers depuis la plus haute Antiquité 
jusqu’au xiie siècle entre le monde méditerranéen, les 
mondes tibétain et persan, et celle de la diffusion de 
techniques chirurgicales.

Ces échanges culturels auraient été favori-
sés d’après Kevin van Bladel dans « The Bactrian 
Background of the Barmakids » (chap. 3) par les 
Barmakides. L’auteur démontre comment cette 
célèbre dynastie de vizirs joua un rôle majeur dans 
la traduction en arabe de textes en sanskrit à la fin 
du viiie siècle, en raison de leurs origines toẖariennes 

(ancienne bactriane), où fleurissait à l’époque des 
conquêtes arabes la spiritualité bouddhiste. L’auteur 
montre que la fin du règne des Barmakides sous le 
califat d’al-Rašīd en 803 coïncida avec le déclin de ce 
mouvement de traduction, qui ne reprit que deux 
siècles plus tard.

2.  Religion et pouvoir au Tibet sous les Mongols 
(xiiie-xive siècle)

L’ouvrage traite ensuite des rapports religieux 
et politiques entre les communautés bouddhistes 
et musulmanes après les invasions mongoles au xiiie 
et xive siècle.

L’article « Tibetans, Mongols and the Fusion of 
Eurasian Cultures » (chap. 9) analyse le rôle des Tibé-
tains dans l’empire des Mongols. Paul B. Buell montre 
comment les Tibétains furent activement employés, 
comme conseillers des princes, tel Qubilai (1215-94), 
ou encore comme missionnaires ou intermédiaires 
culturels. Leurs savoirs, marqués à la fois par les arts, 
les sciences, les pratiques, en particulier médicales, 
chinoises, indiennes, persanes ou arabes, les favori-
sèrent et ils jouèrent, comme le montre l’auteur du 
chapitre, au xiiie siècle et au suivant, un rôle majeur à 
la cour mongole, dans l’interprétation et la synthèse 
de ces savoirs divers auprès des princes.

L’article de Peter Zieme (chap. 8) décrit ensuite 
la multiplicité des religions pratiquées dans la région 
de Turfan, au xiiie et au xive siècle. Appartenant au 
royaume Uyghur, cette région est intégrée à l’empire 
des Mongols au début du xiiie siècle. Les textes, en 
particulier l’hymne de Maitreya, révèlent qu’en 
dehors du bouddhisme, le christianisme, l’islam et 
le manichéisme étaient répandus. L’auteur démontre 
que si la pratique de l’islam devint majoritaire sous les 
Mongols, à partir de 1206, dans la culture des Uyghurs, 
le bouddhisme continua d’influencer fortement les 
pratiques et les arts locaux.

Dans son article, « Three Rock-Cut Cave Sites 
in Iran » (chap. 10), Arezou Azad reconsidère la 
théorie élaborée à partir des recherches menées 
jusque-là, théorie selon laquelle trois grottes de la 
région de Marāġa et de Sulṭāniyya en Iran auraient 
été des temples ou des monastères bouddhistes. 
L’auteur s’appuie sur des similitudes architecturales 
avec les grottes-temples bouddhistes d’Inde, sous 
la dynastie mongole des Ilkhanides entre 1258 et 
1335. Les recherches conduites par l’auteur sur le 
terrain montre que les indices d’une occupation 
bouddhique de ces grottes ne sont pas si évidents. 
À Marāġa en particulier, le site de Raṣadḫāna a pu 
être occupé par des bouddhistes autant que par 
des chrétiens et aucun indice épigraphique en sans-
krit, pali, tibétain, chinois ou ghandari, ne permet 
d’établir de conclusions définitives. De même, le site 
d’Imāmzāda Ma‘ṣūm semble plutôt avoir été dédié à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 70

III. Histoire

des fonctions religieuses islamiques, comme l’atteste 
la présence d’un miḥrāb surmonté d’une inscription 
coranique. À Sulṭāniyya enfin, le site de Dāsh Kasan 
pourrait avoir abrité, d’après les textes, des commu-
nautés religieuses bouddhistes, mais une fois encore 
aucun indice vraiment convaincant ne le confirme, 
à l’exception d’un bas-relief représentant un dragon 
d’inspiration clairement chinoise.

3.  Collaboration puis hostilités entre musul-
mans et bouddhistes au début de l’époque moderne 
(xve-xviie siècles)

Dans « The Muslim Queens of the Himalayas » 
(chap. 11), Georgios T. Halkias étudie le destin des 
princesses musulmanes offertes en mariage aux 
nobles tibétains ou bouddhistes du nord-ouest de 
l’Himalaya, en particulier des régions de Baltistan et 
de Ladakh, entre le xve et le xviie siècle. L’auteur s’ap-
puie sur la littérature populaire pour démontrer que 
ces princesses devenues reines (khatuns) remplirent 
une fonction diplomatique et culturelle majeure. Loin 
de se contenter de rapprocher le monde himalayen 
des cultures musulmanes et bouddhiques, ces prin-
cesses favorisèrent l’épanouissement de la culture 
islamique au Tibet au début de l’époque moderne, 
en patronnant la construction de mosquées.

Marc Gaborieau présente ensuite (chap. 12) le 
rôle des musulmans tibétains au xviie siècle à partir 
des récits des missionnaires portugais partis, depuis 
la cour de l’empereur Mughal en Inde, explorer l’Asie 
centrale. L’auteur montre que les musulmans jouèrent 
un rôle majeur, servant de guides dans le voyage des 
missionnaires à travers le Tibet, et d’intermédiaires 
lors des rencontres et des transactions économiques. 
Ils influencèrent la façon dont les Portugais appréhen-
dèrent alors le monde bouddhiste et ses pratiques.

Quant à lui, dans l’article « Between Legend and 
History » (chap. 14), Thierry Zarcone décrit l’histoire 
au xviie siècle de la prise de pouvoir du Sufi Āfāq 
Ḫwāja (m. 1694) dans le royaume musulman de Kash-
garia, en Asie centrale. Il montre comment le soufi 
reçut l’aide des Mongols Jungghars de Qinghai et du 
nord-est du Turkestan, ainsi que celle du cinquième 
Dalaï Lama. Des récits légendaires expliquent que ces 
derniers fournirent une aide militaire précieuse parce 
qu’ils étaient convaincus de la supériorité de l’islam et 
du soufisme, auxquels ils se seraient même convertis. 
L’auteur démontre que les récits de la conversion de 
Ghaldan, le souverain des Jungghars et celle du Dalaï 
Lama, qui aurait, selon les textes, été célébrée après 
leur défaite lors de compétitions de magie, furent 
forgés au xviie siècle autour d’un événement histo-
rique majeur : l’alliance surprenante entre musulmans 
et bouddhistes et la prise de pouvoir de Ḫwāja à 
Kashgaria. L’auteur montre que l’utilisation de cette 
image (le concours de la magie et la soumission d’un 

peuple à l’islam) aurait permis aux hagiographes 
musulmans de renforcer le rôle de la religion dans 
l’entente des peuples et de faire de Ḫwāja une figure 
de l’islam héroïque.

Enfin, « Ritual Theory accross the Buddhist-
Muslim Divide in Late Imperial China » (chap. 15), 
rédigé par Johan Elverskog, porte sur les différences 
de rituels entre musulmans et bouddhistes d’après 
Injannashi, auteur chinois du xixe siècle. Celui-ci 
évoque le débat sur les pratiques alimentaires et 
l’habitude d’égorger les animaux chez les musulmans. 
Les bouddhistes considéraient cette pratique comme 
inappropriée et ils éventraient les bêtes et pinçaient 
l’aorte pour éviter les débordements sanguins. Injan-
nashi, héritier de Confucius, tente de réconcilier ces 
rituels opposés qui tendent selon lui à une même 
recherche du divin. 

4.  Islam et Tibet durant l’époque coloniale et 
contemporaine

L’ouvrage s’achève sur les relations entretenues 
entre l’Islam et le Tibet durant l’époque coloniale et 
contemporaine.

L’article de John Bray (chap. 16) porte sur les 
musulmans du Cachemire au xixe siècle. Il s’appuie 
sur l’histoire du grand marchand musulman cache-
miri Ḫwāǧa Aḥmad ʿAlī, qui pratiqua l’espionnage 
pour le compte de l’Angleterre, lors de la guerre entre 
les souverains Gorkha du Nepal et la compagnie des 
Indes orientales. Ce marchand-espion livra au vété-
rinaire de la Compagnie William Moorcroft des ren-
seignements importants sur les tactiques militaires 
des Népalais. L’auteur examine le rôle diplomatique 
que ces populations musulmanes jouèrent à l’époque 
coloniale.

Puis Diana Altner (chap. 17) décrit la situation 
au Tibet au début de l’époque contemporaine des 
musulmans appartenant aux tribus Lhasa Kha Che 
provenant de Ladakh, du Cachemire et de l’Inde, Wa 
Bak Gling de Chine et Zang Hui du Tibet. Les musul-
mans étaient alors généralement identifiés sous le 
vocable chinois « Hui ». L’auteur montre comment 
les Chinois, en ignorant les différences ethniques 
de ces groupes, les dépossédèrent de leur propre 
identité culturelle.

Les articles qui composent cet ouvrage et 
qui s’appuient sur des sources archéologiques et 
textuelles sont tous d’un intérêt certain, d’autant 
plus qu’ils proposent des approches différentes : 
historique, sociale, anthropologique et enfin éco-
nomique. Ce travail considéré dans sa globalité 
est extrêmement dense. On peut regretter que le 
lecteur novice ne soit pas mieux conduit dans la 
réflexion d’ensemble et, à cet effet, le regroupement 
en trois ou quatre parties des articles publiés aurait 
été souhaitable. Ces derniers se suivent simplement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 29	 71

III. Histoire

dans un ordre chronologique, et c’est dommage. De 
grandes parties auraient en effet permis au lecteur 
de s’y retrouver et de tirer un meilleur profit de cet 
ouvrage. De brèves introductions et conclusions 
placées en début et en fin de chaque partie auraient 
facilité la lecture et présenté l’évolution des relations 
entre l’Islam et le Tibet au Moyen Âge et à l’époque 
contemporaine. Mais ce sont là des détails. L’ouvrage 
est passionnant, d’une grande richesse ; il présente 
une bonne bibliographie et paraît adapté tant aux 
lecteurs novices sur le sujet qu’à ceux déjà spécialisés.

Fanny Bessard 
SOAS - London

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Akasoy A., Burnett Ch., Yoeli-Tlalim R. (eds): Islam and Tibet. Interactions along the Musk Routes., recensé par Fanny Bessard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

