| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

GosiLLOT Genevieve

et THIBON Jean-Jacques (éd.),

Les maitres soufis et leurs disciples.

1¢-ve siecles de I'hégire (1xe-xi° s.)
Enseignement, formation et transmission.

Beyrouth, Presses de I'lfpo, 2012, 432 p.
ISBN: 978-2351590485

Le présent volume rassemble les actes du col-
loque « Maitres et disciples dans le soufisme des 111
et Ivé siecles » tenu a Lyon en 2006, a l'initiative des
deux éditeurs. Comme le souligne Pierre Lory dans
son introduction, I'ensemble des articles représente
«une contribution notable aux débats concernant
l'origine de la mystique en terre d’Islam et son évo-
lution lors des premiers siecles de l'ere hégirienne »
(p. 7). Les auteurs ont essayé, chacun dans le cadre de
son sujet de recherche, de garder une double distance
critique en approchant la question de la formation
et de la transmission du soufisme. Il fallait, d’'un
cOté, reconsidérer les idées recues sur cette période
de la mystique musulmane, de l'autre, grace a une
relecture critique des sources primaires, se focaliser
sur des corpus peu étudiés. La thématique proposée
se prétait a refonder le discours sur les origines du
soufisme et sur ses modeles de transmission. Pour
achever cette tache, les éditeurs ont donc proposé un
angle d’attaque a cette problématique qui s'est avéré
un choix tres heureux. Globalement, les résultats
proposés dans ce volume représentent un considé-
rable pas en avant dans le domaine des Sufi studies,
ainsi que dans le fagonnement de la méthodologie
scientifique requise pour cette discipline. Quatre axes
organisent les articles (I. Réflexions sur les concepts
et I'évolution historique, Il. Le soufisme et ses liens
avec les autres catégories du savoir, lll. Les maitres
et leurs méthodes, IV. Lécriture comme moyen de
transmission), auxquels est ajoutée une cinquiéme
partie réunissant deux témoignages (I'un du maitre
sadili d’Alep Abii I-Huda I-Husayni, en ce jour réfugié
en Turquie, l'autre du poéte et professeur d’arabe
Mahmoud Meliane) qui actualisent et transposent a
notre époque certaines des thématiques traitées sur
le plan historique dans les autres contributions. Le
volume (entiérement accessible en ligne) (') contient
les essais suivants:

« Sara Sviri, « Sufism: Reconsidering terms, defini-
tions and processes in the formative period of islamic
mysticism », p. 17. Dans ce dense article introductif,
Sara Sviri propose une réflexion critique sur 'emploi
dans les sources primaires (et par conséquent dans
les études scientifiques) de la terminologie se

(1) htep://books.openedition.org/ifpo/2958
|

référant aux «sif », 1a ou cette terminologie veut
identifier des groupes ou des personnages. Dans
les premiéres pages est posée la question sur la
pertinence d’établir une équivalence entre les termes
«soufisme » et « mystique ». Si le soufisme classique
est incontestablement une forme de mysticisme
(dont Sviri analyse en détail la portée comparative
du terme), a la lumiére d’'un corpus détaillé de
sources biographiques arabes il apparait clair que
tous les personnages auxquels les chroniqueurs ont
affublé le «label al-sdfi » (p.21) n'étaient pas tous
des mystiques, surtout a une époque antérieure au
développement du mouvement soufi bagdadien.
Sviri étudie entre autre la relation de Hasan al-Basri
avec « ceux qui vétaient la laine », et encore la relation
des “Alides avec les vétements en laine blanche.
En conclusion, Sviri retrouve deux tendances pré-
soufisme dans la pratique du port des habits de
laine, I'un de tendance ascétique attestée par d'autres
mouvances non islamiques, l'autre lié a iconographie
du pouvoir (p. 29 et 30).

« Denis Gril, « Compagnons ou disciples? La
suhba et ses exigences: I'exemple d'lbrahim b. Adham
d’apres la Hilyat al-awliya’ », p. 35. C'est avec le texte
de Denis Gril qu'on entre dans le sujet principal du
volume, la relation maitre-disciple. Gril choisit de
présenter la notion de suhba (compagnonnage spi-
rituel). Il propose la définition suivante de ce terme:
une «relation qui produit un effet, un enseignement
formulé ou simplement vécu, inculque un adab,
c'est-a-dire un savoir-étre, éthique et spirituel ». Gril
analyse ensuite les notices biographiques consacrées
a Ibrahim b. Adham dans les Tabagat de Sulami et
dans la Hilya de Isfahani, en soulignant la notion de
suhba dans ces deux textes. Une premiére difficulté,
dans cette tache, est due au fait que « [Sulami] utilise
simultanément la terminologie de son temps mais
aussi de celle des traditions qu'il rapporte » (p. 41).
Comme pour le texte de Sviri, le chercheur est donc
confronté a des glissements sémantiques de la termi-
nologie technique de la relation maitre-disciple dans
son processus de technicisation.

« Jean-Jacques Thibon, « Aba ‘Utman al-Hiri et
la synthese de la spiritualité hurasanienne », p. 55-77.
Cette recherche continue celle entreprise par Thibon
dans sa derniére monographie consacrée a Abi “Abd
al-Rahman al-Sulami (325/937-412/1021) ?). Dans
cette recherche, Thibon avait déja montré le role
central de Hiri dans le processus de fusion effectué
par ce maitre de courants mystiques différents
(soufisme et malamatiyya) et de branches de savoir

(2) Jean-Jacques Thibon, Leeuvre dAbi Abd al-Rahman al-Sulami
(325/937-412/1021) et la formation du soufisme, Damas, Institut
Francais du Proche-Orient, 2009.

| BCAI 29

59

BCAI 29 (2014) Gobillot Genevieve et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maitres soufis et leurs disciples. iiie-ve siecles de I’'hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

islamique (comme le hadith). Dans cet article, la vie
et I'ceuvre de Hiri sont présentés plus en détail. Cette
«fusion » fait l'objet d’'une lecture prudente et précise,
qui souligne la difficulté a laquelle I'historien doit
faire face une fois confronté a la littérature hagio-
biographique de Iépoque.

« Kenneth Lee Honerkamp, « The Ethical-Mysti-
cal Foundations of the Master-Disciple Relationship
in Formative Sufism in Ninth and Tenth Century
Nisabar », p. 79-97. Larticle de l'auteur prolonge
idéalement celui de Thibon sur la spiritualité kho-
rasanienne, en se focalisant sur le discours de I'adab
et des ahldq dans la relation maitre-disciple tel qu'il
ressort de trois textes de Sulami, certains encore a
I'état de manuscrit au moment de la rédaction de
cet article, désormais accessibles en édition critique
par les soins du méme Honerkamp ©). Lintérét de
ces textes demeure dans leur ancienneté car ils sont
parmi les premiers traités consacrés a la question
du rapport maitre-disciple. Ce texte montre aussi
le r6le central du Khorasan dans I'établissement des
concepts d'ahldq et adab ).

« Harith Bin Ramli, « The Salimiyya and Abi Talib
al-Makki: The Transmission of Theological Teachings
in a Basran Circle of Mystics », p. 101-129. Larticle de
Bin Ramli étudie le mouvement de la sdlimiyya, un
cercle mystique et théologique basrien fondé par Abu

‘Abd Allah Muhammad b. Salim al-Basri (m. 297/909).
Comme le souligne l'auteur, reconstruire I'histoire de
ce mouvement représente une tache importante:
« the Salimiyya are of particular interest for the study
of the social structures of early mystical groups in
Islam, as they display some features usually associated
with the Sufi orders (turuq) of the later medieval peri-
od. [...] Leadership of this circle, uncommonly for its
time, was passed down from father to son. » (p. 102).
L'analyse de Bin Ramli se concentre sur le portrait du
personnage et sur le débat au sujet de cette école
dans les siécles postérieurs, souvent contradictoire,
qui pose le probléme de la connexion entre mystique

(3) Le Kitab adab mugalasat al-masayih wa-hifz hurmatihim a
été édité par Honerkamp dans Abl ‘Abd al-Rahman al-Sulami.
Collected Works of Early Sufism, (Volume 3), éd. Nasrollah Pour-
javady & Muhammed Soori, Téhéran 2009, p. 89-120. Le Fusal fi
I-tasawwuf, encore édité par Honerkamp, est publié dans op. cit.,
p. 167-222. Du Daragat al-sadiqin, une nouvelle édition augmen-
tée a été annoncée par Thibon dans la traduction qu'il a publié
de ce texte: « Les voies des Hommes sincéres parmi les soufis »,
La Regle dAbraham 34 (2012), p. 27-64, voir:
https://www.academia.edu/4979551/Les_voies_des_Hommes_
sinceres_parmi_les_soufis.

Voir aussi J.-). Thibon, Lceuvre, op. cit., p. 430-447.

(4) Voir la présentation du colloque « Adab Soufi » (Paris, 2012),
organisé par Catherine Mayeur-Jaouen, Eve Feuillebois-Pierunek
et Luca Patrizi:
http://www.iran-inde.cnrs.fr/spip.php?article425.

et théologie a une époque si précoce, et bien avant
I'essai de conciliation opéré par Qusayri.

« Yolande De Crussol, « Présentation de l'ouvrage
d’al-Harit b. Asad al-Muhasibi: Les gains, les moyens
de subsistance licites et la réalité de 'abandon
confiant a Dieu », p. 131-143. Yolande de Crussol a
consacré de nombreux écrits a Muhasibi, qui, comme
Abi ‘Abd Allah Muhammad b. Salim al-Basri, fon-
dateur de la salimiyya (voir I'article de Bin Ramli), a
probablement été I'un des premiers maitres a s'étre
occupé a la fois de théologie et de mystique. Cette
recherche explore le rle de Muhasibi dans un cas
pratique de direction spirituelle: le gain licite, acti-
vité au sujet de laquelle les maitres du tasawwuf ont
abondamment écrit. De Crussol étudie cette vision
du travail chez un maitre mystique a la lumiere de
son affiliation juridique (le $afi‘isme), étant donné
que ces disciplines (figh et spiritualité) sont étroite-
ment liées chez cet auteur. De Crussol montre avec
pertinence le point de vue propre de Muhasibi, celui
de l'intériorisation personnelle des notions du figh,
et souligne ainsi le «réalisme spirituel d’'un soufi
mursid ». Le lecteur peut aussi se référer pour ce qui
concerne Muhasibi a étude de Gavin Picken publié
chez Routledge ©*).

« Melchert Christopher, « Abi Nu‘aym’s sources
for Hilyat al-awliya, Sufi and Traditionist », p. 145-
159. Larticle de Christopher Melchert se concentre
sur la Hilya al-awliya’ d’Abt Nu‘aym al-Isbahant
(m. 430/1038). Lauteur se propose d’étudier les trans-
metteurs directs d’Aba Nu‘aym dans deux sections
différentes de la Hilya: la premiére, consacrée aux
premieres générations de renongants, traditionnistes
et juristes, avec ceux de la deuxieme (le dernier
dixieme du livre), consacrée aux maitres soufis. Plus
particulierement, Melchert analyse de facon critique
les transmetteurs cités dans les isnads. Si les auto-
rités d’Abt Nu‘aym s‘averent différentes pour ces
deux sections, cela signifierait, pour l'auteur, « that
Abl Nu‘aym really was trying to bridge two areas
of knowledge already distinct when he collected his
material in the late tenth century. » (p. 146). Clest
donc une question importante qui est posée dans
cette recherche, celle de la relation du milieu soufi
avec celui des muhadditin ), et de la contribution
d’Aba Nu‘aym dans le processus de « contact » (dont
I'histoire compléte reste encore a écrire) entre ces
deux types de savoir.

(5) Gavin, Picken, Spiritual purification in Islam: the life and works
of al-Muhasibi, London, Routledge, 2011.
(6) Sujet de recherche qui a déja occupé l'auteur, voir, Christo-
pher Melchert, « The Piety of the Hadith Folk », International
Journal of Middle East Studies 34/3 (2002), p. 425-439.

|

BCAI 29

60

BCAI 29 (2014) Gobillot Genevieve et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maitres soufis et leurs disciples. iiie-ve siecles de I’'hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

« Florian Sobieroj, « Modes of transmission of
spiritual influence: The instruction of Abl Bakr al-
Sibli, a 4th/10th. c. Sufi master of Bagdad », p.217-
244. Florian Sobieroj a déja consacré a la figure de
Sibli un article paru dans I'EI%. Dans la recherche
qu'il présente dans ce volume, il se concentre sur les
modalités d’enseignement pratiqué par ce maitre
de Bagdad. Lauteur (p.218) fournit une typologie
textuelle des sentences qui ont été transmises de Sibli,
et, pour chaque typologie, il essaie de montrer quelle
fonction didactique est mise en avant par un autre
langage spirituel. Ainsi, Sobieroj reconstruit I'impact
de ce maitre sur ses disciples et donne un portrait
précis des différents types de transmetteurs de ses
paroles. L'intérét pour le role de la poésie didactique
dans l'enseignement mystique a été plus récemment
développé par l'auteur dans le cadre de I'édition d'un
important texte inédit de Qusayri (7).

« Paul Ballanfat, «La direction spirituelle chez
Abii Sa‘id b. Abi I-Hayr (357-440/967-1049) », p. 245-
289. Larticle de P. Ballanfat étudie en profondeur la
méthode didactique du maitre khorasanien Abu
Sa‘ld b. Abi |-Hayr. Ballanfat retrace les aspects fon-
damentaux de sa voie (mortification de soi, initiation,
pratiques, regles d’adab, relation maitre/disciple,
etc.). On retrouve, comme dans le cas de Sibli, des
notes importantes sur le réle de la poésie (p. 251 et
s). Lauteur propose aussi une réflexion originale sur
le role de la fondation de centres spirituels a cette
époque (hdnaqdh), et en étudie trois cas différents (&),

« Gobillot Geneviéve, « La transmission de
I'enseignement mystique par I'écrit dans les milieux
hurasaniens des 111¢/1x¢-1v¢/x¢ s. », p. 293-324. Dans sa
contribution dans le cadre de ce volume, Genevieve
Gobillot aborde plusieurs points a la fois. Dans la
premiere partie, elle analyse le milieu mystique kho-
rasanien (prépondérant dans I'ensemble du volume)
et donne une esquisse des méthodes d'enseignement
de ses principaux représentants. La deuxieme partie

(7) Florian Sobieroj, Die Responsensammlung Abi I-Qdsim al-
Qusairi’s iiber das Sufitum. Kritische Edition der ‘Uyin al-agwiba
fi funiin al-as’ila, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2012; idem,
«Funktionen von Dichtung in al-Qusairis K. ‘Uytn al-agwiba.
Ein sufischer Diskurs tiber die Liebe (mahabba) », dans Arabische
Welt: Grammatik, Dichtung und Dialekte: Beitrcige einer Tagung in
Erlangen zu Ehren von Wolfdietrich Fischer, éd. Shabo Talay and
Hartmut Bobzin, Wiesbaden, Reichert, 2010, p. 179-206. Voir
aussi le compte rendu critique de Reinhard Weipert dans WZKM,
102 (2012), p. 404-407, pour une mise en question du concept
de poésie didactique dans le soufisme.

(8) A rectifier la note bibliographique (p. 255 n. 1) qui indique
l'ouvrage de Fritz Meier Abii Sa‘id-i Abu I-Hayr (357-440/967-
1049). Wirklichkeit und legende, (Acta Iranica, vol. 11, Leyde, Brill,
1976) comme une traduction des Asrdr al-tawhid. Ce livre est
une étude monographique et non une traduction comme celle
d’Achena en francais ou de O’Kane en anglais.

analyse plus en détail la fonction de I'écriture en tant
que moyen d'éducation des disciples dans le cas de
Tirmidi, mais pas exclusivement, puisque des pages
importantes sont aussi consacrées a ‘Abd al-Karim
al-Gili (p. 317 et s). Le lecteur intéressé par cette thé-
matique pourra aussi se référer a l'article de Samuela
Pagani « Il libro come maestro: sufismo e storia nella
lettura nel medioevo islamico » ©).

« Kebe Ndiouga, «La formation spirituelle du
murid selon Abua Talib al-Makki, (m. 386/996) »,
p. 325-349. L'article de Kebe Ndiouga essaie de
dégager les aspects principaux de la direction spi-
rituelle telle quAba Talib al-Makki la présente dans
son Quat al-qulab. Lauteur veut ainsi montrer (en
continuant la ligne d’analyse entreprise par Gobil-
lot) que dans ce manuel, Makki ne se cantonne pas
a une description de la voie, mais se positionne en
tant que maitre éducateur, le livre encore une fois
et l'écriture fonctionnant comme des supports de
transmission spirituelle. Laffirmation suivante est
a nuancer (p. 348): «[...] Toutefois, le Qat al-qulib
se distingue de la littérature soufie incarnée a cette
époque par les auteurs comme al-Kalabadi, al-Sarrag
al-Tasi et al-Qusayri qui visaient simplement, le plus
souvent, a justifier et a faire connaitre les doctrines, le
vocabulaire technique et la vie des premiers maitres
soufis [...] ». Pour le cas de Qusayri, cela est visible-
ment inexact, étant donné que sa Risala contient de
longues pages de direction spirituelle. On remarque
aussi I'absence dans la bibliographie de la traduction
allemande du Qiit de Richard Gramlich, qui aurait
d( étre au moins citée "9, Le lecteur intéressé par
I'ceuvre de Makki peut aussi consulter les recherches
de Saeko Yazaki ("),

Comme annoncé dans l'introduction, le livre
contient trois contributions en langue arabe. Khalid
Zahri dans son article « Al-Sayh wa-I-filisaf. Qira’a
f1 I-madina al-fadila bayn al-Hakim al-Tirmidi
wa-I-Farabi » (« Maitre et philosophe: étude sur la
cité vertueuse entre Timidi et Farabi », p.221-161)
étudie le topos de la cité idéale chez Tirmidi et
Farabi, en essayant de montrer quel parallele nous

(9) Samuela Pagani, «Il libro come maestro: sufismo e storia
della lettura nel medioevo islamico », Journal of Arabic and
Islamic Studies 12 (2012), p. 144-185. Accessible a I'adresse
suivante: http://www.lancaster.ac.uk/jais/volume/docs/vol12/
v12_05_Pagani_144-185.pdf

(10) Richard Gramlich (trad.), Die Nahrung der Herzen. Abu-
Talib al-Makkis Qut al-qulib, 4 vols., (Freiburger Islamstudien
vol. 16/1-1V), 1992-1995.

(11) Saeko Yazaki, « A Pseudo-Abu Talib al-Makki?: The Au-
thenticity of ‘llm al-qulab », Arabica, 59/6 (2012); idem, Islamic
Mysticism and Aba Talib al-Makki: The Role of the Heart, Londres,
Routledge (Routledge Sufi Series, vol. 13), 2013. Voir le compte
rendu de Martin Nguyen dans Journal of Sufi Studies 2/2 (2013),
p. 207-209.

BCAI 29 6l

BCAI 29 (2014) Gobillot Genevieve et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maitres soufis et leurs disciples. iiie-ve siecles de I’'hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

pouvons établir entre le réle du maitre spirituel dans
une ville (sa présence, sa prédication, I'hostilité qu'il
peut rencontrer) et la place du philosophe dans
la cité idéale de Farabi. Khalid Zahri a récemment
publié d'autres études sur Tirmidi '?). Meliane
Mahmoud, (« Kasf al-maknan fi $ir al-tasawwuf bi-
I-lisan al-‘arabt | Le dévoilement du caché dans la
poésie mystique d’expression arabe » (p. 387-408) se
concentre sur un theme qui a été traité a plusieurs
reprises dans les contributions de ce volume, celui de
la poésie et de son importance dans le soufisme (voir
infra les articles de Sobieroj et Ballanfat). Le maitre
sadili Mahmud Abi I-Huda al-Husayni présente dans
son texte (p.353-386) le point de vue d’'un maitre
contemporain sur le soufisme de I'époque formative.
Le shaykh Mahmiid a été une figure centrale du sou-
fisme d’Alep, ou il a joué aussi un role institutionnel,
qui s'est conclu avec son opposition au régime et a
son émigration en Turquie ('3,

Francesco Chiabotti
CNRS - Aix-en-Provence

(12) Halid Zahri, Ta‘lil al-sari‘a bayn al-Sunna wa-al-$i‘a. al-
Hakim al-Tirmidi wa-lbn Babawayh al-Qummi namudajayn,
Bayrouth, Dar al-Hadi, 2003; idem, Tagalliyat al-burhan wa-
haqa’iq al-‘irfan. Muqaraba lil-kasf ‘an ‘alagat al-lugah bi-I-
qgalb wa-I-“aql ‘inda al-Hakim al-Tirmidi, Beyrouth, al-Maktaba
al-‘Asriyah, 2009; idem, Hakim Hurdasan wa-Anis al-Zaman:
muhdawala li-sawg sira bibliyagrafiya lil-Hakim al-Tirmidi, min
‘ulama’ al-qarn al-Higr1 al-talit, Rabat, Rabitah al-Muhammadiya
li--‘Ulama’, Markaz al-Dirasat wa-l-abhath wa-ihya’ al-Turag,
2013.

(13) Sur lui, voir notre « Shaykh Mahmiid Ab( I-Huda al-Husayni.
Insegnare il Sufismo nell’Aleppo di oggi », dans Con i dervisci Otto
incontri sul campo, éd. Giovanni De Zorzi, Milano-Udine, Mimesis
editore, 2013, p. 107-128.

| |

BCAI 29 62
BCAI 29 (2014) Gobillot Genevieve et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maitres soufis et leurs disciples. iiie-ve siecles de I’'hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

