
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 59

Gobillot Geneviève  
et Thibon Jean-Jacques (éd.),
�Les maîtres soufis et leurs disciples.  
iiie-ve siècles de l’hégire (ixe-xie s.)  
Enseignement, formation et transmission.

Beyrouth, Presses de l’Ifpo, 2012, 432 p. 
ISBN : 978-2351590485

Le présent volume rassemble les actes du col-
loque « Maîtres et disciples dans le soufisme des iiie 
et ive siècles » tenu à Lyon en 2006, à l’initiative des 
deux éditeurs. Comme le souligne Pierre Lory dans 
son introduction, l’ensemble des articles représente 
« une contribution notable aux débats concernant 
l’origine de la mystique en terre d’Islam et son évo-
lution lors des premiers siècles de l’ère hégirienne » 
(p. 7). Les auteurs ont essayé, chacun dans le cadre de 
son sujet de recherche, de garder une double distance 
critique en approchant la question de la formation 
et de la transmission du soufisme. Il fallait, d’un 
côté, reconsidérer les idées reçues sur cette période 
de la mystique musulmane, de l’autre, grâce à une 
relecture critique des sources primaires, se focaliser 
sur des corpus peu étudiés. La thématique proposée 
se prêtait à refonder le discours sur les origines du 
soufisme et sur ses modèles de transmission. Pour 
achever cette tâche, les éditeurs ont donc proposé un 
angle d’attaque à cette problématique qui s’est avéré 
un choix très heureux. Globalement, les résultats 
proposés dans ce volume représentent un considé-
rable pas en avant dans le domaine des Sufi studies, 
ainsi que dans le façonnement de la méthodologie 
scientifique requise pour cette discipline. Quatre axes 
organisent les articles (I. Réflexions sur les concepts 
et l’évolution historique, II. Le soufisme et ses liens 
avec les autres catégories du savoir, III. Les maîtres 
et leurs méthodes, IV. L’écriture comme moyen de 
transmission), auxquels est ajoutée une cinquième 
partie réunissant deux témoignages (l’un du maître 
šāḏilī d’Alep Abū l-Hudā l-Ḥusaynī, en ce jour réfugié 
en Turquie, l’autre du poète et professeur d’arabe 
Mahmoud Meliane) qui actualisent et transposent à 
notre époque certaines des thématiques traitées sur 
le plan historique dans les autres contributions. Le 
volume (entièrement accessible en ligne) (1) contient 
les essais suivants :

• Sara Sviri, « Sufism: Reconsidering terms, defini-
tions and processes in the formative period of islamic 
mysticism », p. 17. Dans ce dense article introductif, 
Sara Sviri propose une réflexion critique sur l’emploi 
dans les sources primaires (et par conséquent dans 
les études scientifiques) de la terminologie se 

(1)  http://books.openedition.org/ifpo/2958 

référant aux « ṣūf », là où cette terminologie veut 
identifier des groupes ou des personnages. Dans 
les premières pages est posée la question sur la 
pertinence d’établir une équivalence entre les termes 
« soufisme » et « mystique ». Si le soufisme classique 
est incontestablement une forme de mysticisme 
(dont Sviri analyse en détail la portée comparative 
du terme), à la lumière d’un corpus détaillé de 
sources biographiques arabes il apparaît clair que 
tous les personnages auxquels les chroniqueurs ont 
affublé le « label al-ṣūfī » (p. 21) n’étaient pas tous 
des mystiques, surtout à une époque antérieure au 
développement du mouvement soufi bagdadien. 
Sviri étudie entre autre la relation de Ḥasan al-Baṣrī 
avec « ceux qui vêtaient la laine », et encore la relation 
des ʿAlides avec les vêtements en laine blanche. 
En conclusion, Sviri retrouve deux tendances pré-
soufisme dans la pratique du port des habits de 
laine, l’un de tendance ascétique attestée par d’autres 
mouvances non islamiques, l’autre lié à l’iconographie 
du pouvoir (p. 29 et 30). 

• Denis Gril, « Compagnons ou disciples ? La 
ṣuḥba et ses exigences : l’exemple d’Ibrāhīm b. Adham 
d’après la Ḥilyat al-awliyāʾ », p. 35. C’est avec le texte 
de Denis Gril qu’on entre dans le sujet principal du 
volume, la relation maître-disciple. Gril choisit de 
présenter la notion de ṣuḥba (compagnonnage spi-
rituel). Il propose la définition suivante de ce terme : 
une « relation qui produit un effet, un enseignement 
formulé ou simplement vécu, inculque un adab, 
c’est-à-dire un savoir-être, éthique et spirituel ». Gril 
analyse ensuite les notices biographiques consacrées 
à Ibrāhīm b. Adham dans les Ṭabaqāt de Sulamī et 
dans la Ḥilya de Iṣfahānī, en soulignant la notion de 
ṣuḥba dans ces deux textes. Une première difficulté, 
dans cette tâche, est due au fait que « [Sulamī] utilise 
simultanément la terminologie de son temps mais 
aussi de celle des traditions qu’il rapporte » (p. 41). 
Comme pour le texte de Sviri, le chercheur est donc 
confronté à des glissements sémantiques de la termi-
nologie technique de la relation maître-disciple dans 
son processus de technicisation.

• Jean-Jacques Thibon, « Abū ‘Uṯmān al-Ḥīrī et 
la synthèse de la spiritualité ḫurāsānienne », p. 55-77. 
Cette recherche continue celle entreprise par Thibon 
dans sa dernière monographie consacrée à Abū ʿ Abd 
al-Raḥmān al-Sulamī (325/937-412/1021) (2). Dans 
cette recherche, Thibon avait déjà montré le rôle 
central de Ḥīrī dans le processus de fusion effectué 
par ce maître de courants mystiques différents 
(soufisme et malāmatiyya) et de branches de savoir 

(2)  Jean-Jacques Thibon, L’œuvre d’Abū ‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī 
(325/937-412/1021) et la formation du soufisme, Damas, Institut 
Francais du Proche-Orient, 2009.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gobillot Geneviève et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maîtres soufis et leurs disciples. iiie-ve siècles de l’hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 60

islamique (comme le hadith). Dans cet article, la vie 
et l’œuvre de Ḥīrī sont présentés plus en détail. Cette 
« fusion » fait l’objet d’une lecture prudente et précise, 
qui souligne la difficulté à laquelle l’historien doit 
faire face une fois confronté à la littérature hagio-
biographique de l’époque.

• Kenneth Lee Honerkamp, « The Ethical-Mysti-
cal Foundations of the Master-Disciple Relationship 
in Formative Sufism in Ninth and Tenth Century 
Nīšābūr », p. 79-97. L’article de l’auteur prolonge 
idéalement celui de Thibon sur la spiritualité kho-
rasanienne, en se focalisant sur le discours de l’adab 
et des aḫlāq dans la relation maître-disciple tel qu’il 
ressort de trois textes de Sulamī, certains encore à 
l’état de manuscrit au moment de la rédaction de 
cet article, désormais accessibles en édition critique 
par les soins du même Honerkamp (3). L’intérêt de 
ces textes demeure dans leur ancienneté car ils sont 
parmi les premiers traités consacrés à la question 
du rapport maître-disciple. Ce texte montre aussi 
le rôle central du Khorasan dans l’établissement des 
concepts d’aḫlāq et adab (4).

 • Harith Bin Ramli, « The Sālimiyya and Abū Ṭālib 
al-Makkī: The Transmission of Theological Teachings 
in a Basran Circle of Mystics », p. 101-129. L’article de 
Bin Ramli étudie le mouvement de la sālimiyya, un 
cercle mystique et théologique basrien fondé par Abū 

ʿAbd Allāh Muḥammad b. Sālim al-Baṣrī (m. 297/909). 
Comme le souligne l’auteur, reconstruire l’histoire de 
ce mouvement représente une tâche importante : 
« the Sālimiyya are of particular interest for the study 
of the social structures of early mystical groups in 
Islam, as they display some features usually associated 
with the Sufi orders (ṭuruq) of the later medieval peri-
od. […] Leadership of this circle, uncommonly for its 
time, was passed down from father to son. » (p. 102). 
L’analyse de Bin Ramli se concentre sur le portrait du 
personnage et sur le débat au sujet de cette école 
dans les siècles postérieurs, souvent contradictoire, 
qui pose le problème de la connexion entre mystique 

(3)  Le Kitāb adab muǧālasat al-mašāyiḫ wa-ḥifẓ ḥurmātihim a 
été édité par Honerkamp dans Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī. 
Collected Works of Early Sufism, (Volume 3), éd. Nasrollah Pour-
javady & Muhammed Soori, Téhéran 2009, p. 89-120. Le Fuṣūl fī 
l-taṣawwuf, encore édité par Honerkamp, est publié dans op. cit., 
p. 167-222. Du Daraǧāt al-ṣādiqīn, une nouvelle édition augmen-
tée a été annoncée par Thibon dans la traduction qu’il a publié 
de ce texte : « Les voies des Hommes sincères parmi les soufis », 
La Règle d’Abraham 34 (2012), p. 27-64, voir :
https://www.academia.edu/4979551/Les_voies_des_Hommes_
sinceres_parmi_les_soufis.
Voir aussi J.-J. Thibon, L’œuvre, op. cit., p. 430-447.
(4)  Voir la présentation du colloque « Adab Soufi » (Paris, 2012), 
organisé par Catherine Mayeur-Jaouen, Ève Feuillebois-Pierunek 
et Luca Patrizi :
http://www.iran-inde.cnrs.fr/spip.php?article425.

et théologie à une époque si précoce, et bien avant 
l’essai de conciliation opéré par Qušayrī.

• Yolande De Crussol, « Présentation de l’ouvrage 
d’al-Ḥāriṯ b. Asad al-Muḥāsibī : Les gains, les moyens 
de subsistance licites et la réalité de l’abandon 
confiant à Dieu », p. 131-143. Yolande de Crussol a 
consacré de nombreux écrits à Muḥāsibī, qui, comme 
Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Sālim al-Baṣrī, fon-
dateur de la sālimiyya (voir l’article de Bin Ramli), a 
probablement été l’un des premiers maîtres à s’être 
occupé à la fois de théologie et de mystique. Cette 
recherche explore le rôle de Muḥāsibī dans un cas 
pratique de direction spirituelle : le gain licite, acti-
vité au sujet de laquelle les maîtres du taṣawwuf ont 
abondamment écrit. De Crussol étudie cette vision 
du travail chez un maître mystique à la lumière de 
son affiliation juridique (le šāfiʿisme), étant donné 
que ces disciplines (fiqh et spiritualité) sont étroite-
ment liées chez cet auteur. De Crussol montre avec 
pertinence le point de vue propre de Muḥāsibī, celui 
de l’intériorisation personnelle des notions du fiqh, 
et souligne ainsi le « réalisme spirituel d’un soufi 
muršid ». Le lecteur peut aussi se référer pour ce qui 
concerne Muḥāsibī à l’étude de Gavin Picken publié 
chez Routledge (5).

• Melchert Christopher, « Abū Nu‘aym’s sources 
for Ḥilyat al-awliyā’, Sufi and Traditionist », p. 145-
159. L’article de Christopher Melchert se concentre 
sur la Ḥilya al-awliyā’ d’Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī 
(m. 430/1038). L’auteur se propose d’étudier les trans-
metteurs directs d’Abū Nuʿaym dans deux sections 
différentes de la Ḥilya : la première, consacrée aux 
premières générations de renonçants, traditionnistes 
et juristes, avec ceux de la deuxième (le dernier 
dixième du livre), consacrée aux maîtres soufis. Plus 
particulièrement, Melchert analyse de façon critique 
les transmetteurs cités dans les isnāds. Si les auto-
rités d’Abū Nuʿaym s’avèrent différentes pour ces 
deux sections, cela signifierait, pour l’auteur, « that 
Abū Nu‘aym really was trying to bridge two areas 
of knowledge already distinct when he collected his 
material in the late tenth century. » (p. 146). C’est 
donc une question importante qui est posée dans 
cette recherche, celle de la relation du milieu soufi 
avec celui des muḥaddiṯūn (6), et de la contribution 
d’Abū Nuʿaym dans le processus de « contact » (dont 
l’histoire complète reste encore à écrire) entre ces 
deux types de savoir.

(5)  Gavin, Picken, Spiritual purification in Islam: the life and works 
of al-Muḥāsibī, London, Routledge, 2011.
(6)  Sujet de recherche qui a déjà occupé l’auteur, voir, Christo-
pher Melchert, « The Piety of the Hadith Folk », International 
Journal of Middle East Studies 34/3 (2002), p. 425-439.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gobillot Geneviève et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maîtres soufis et leurs disciples. iiie-ve siècles de l’hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 61

• Florian Sobieroj, « Modes of transmission of 
spiritual influence: The instruction of Abū Bakr al-
Šiblī, a 4th/10th. c. Sufi master of Baġdād », p. 217-
244. Florian Sobieroj a déjà consacré à la figure de 
Šiblī un article paru dans l’EI2. Dans la recherche 
qu’il présente dans ce volume, il se concentre sur les 
modalités d’enseignement pratiqué par ce maître 
de Bagdad. L’auteur (p. 218) fournit une typologie 
textuelle des sentences qui ont été transmises de Šiblī, 
et, pour chaque typologie, il essaie de montrer quelle 
fonction didactique est mise en avant par un autre 
langage spirituel. Ainsi, Sobieroj reconstruit l’impact 
de ce maître sur ses disciples et donne un portrait 
précis des différents types de transmetteurs de ses 
paroles. L’intérêt pour le rôle de la poésie didactique 
dans l’enseignement mystique a été plus récemment 
développé par l’auteur dans le cadre de l’édition d’un 
important texte inédit de Qušayrī (7).

• Paul Ballanfat, « La direction spirituelle chez 
Abū Sa‘īd b. Abī l-Ḫayr (357-440/967-1049) », p. 245-
289. L’article de P. Ballanfat étudie en profondeur la 
méthode didactique du maître khorasanien Abū 
Saʿīd b. Abī l-Ḫayr. Ballanfat retrace les aspects fon-
damentaux de sa voie (mortification de soi, initiation, 
pratiques, règles d’adab, relation maître/disciple, 
etc.). On retrouve, comme dans le cas de Šiblī, des 
notes importantes sur le rôle de la poésie (p. 251 et 
s). L’auteur propose aussi une réflexion originale sur 
le rôle de la fondation de centres spirituels à cette 
époque (ḫānaqāh), et en étudie trois cas différents (8).

• Gobillot Geneviève, « La transmission de 
l’enseignement mystique par l’écrit dans les milieux 
ḫurāsāniens des iiie/ixe–ive/xe s. », p. 293-324. Dans sa 
contribution dans le cadre de ce volume, Geneviève 
Gobillot aborde plusieurs points à la fois. Dans la 
première partie, elle analyse le milieu mystique kho-
rasanien (prépondérant dans l’ensemble du volume) 
et donne une esquisse des méthodes d’enseignement 
de ses principaux représentants. La deuxième partie 

(7)  Florian Sobieroj, Die Responsensammlung Abū l-Qāsim al-
Qušairī´s über das Sufitum. Kritische Edition der ʿ Uyūn al-aǧwiba 
fī funūn al-asʾila, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2012; idem, 
« Funktionen von Dichtung in al-Qušairīs K. ʿUyūn al-aǧwiba. 
Ein sufischer Diskurs über die Liebe (maḥabba) », dans Arabische 
Welt: Grammatik, Dichtung und Dialekte: Beiträge einer Tagung in 
Erlangen zu Ehren von Wolfdietrich Fischer, éd. Shabo Talay and 
Hartmut Bobzin, Wiesbaden, Reichert, 2010, p. 179–206. Voir 
aussi le compte rendu critique de Reinhard Weipert dans WZKM, 
102 (2012), p. 404-407, pour une mise en question du concept 
de poésie didactique dans le soufisme.
(8)  À rectifier la note bibliographique (p. 255 n. 1) qui indique 
l’ouvrage de Fritz Meier Abū Saʿīd-i Abū l-Ḫayr (357-440/967-
1049). Wirklichkeit und legende, (Acta Iranica, vol. 11, Leyde, Brill, 
1976) comme une traduction des Asrār al-tawḥīd. Ce livre est 
une étude monographique et non une traduction comme celle 
d’Achena en français ou de O’Kane en anglais.

analyse plus en détail la fonction de l’écriture en tant 
que moyen d’éducation des disciples dans le cas de 
Tirmiḏī, mais pas exclusivement, puisque des pages 
importantes sont aussi consacrées à ʿAbd al-Karīm 
al-Ğīlī (p. 317 et s). Le lecteur intéressé par cette thé-
matique pourra aussi se référer à l’article de Samuela 
Pagani « Il libro come maestro: sufismo e storia nella 
lettura nel medioevo islamico » (9).

• Kebe Ndiouga, « La formation spirituelle du 
murīd selon Abū Ṭālib al-Makkī, (m. 386/996) », 
p. 325-349. L’article de Kebe Ndiouga essaie de 
dégager les aspects principaux de la direction spi-
rituelle telle qu’Abū Ṭālib al-Makkī la présente dans 
son Qūṭ al-qulūb. L’auteur veut ainsi montrer (en 
continuant la ligne d’analyse entreprise par Gobil-
lot) que dans ce manuel, Makkī ne se cantonne pas 
à une description de la voie, mais se positionne en 
tant que maître éducateur, le livre encore une fois 
et l’écriture fonctionnant comme des supports de 
transmission spirituelle. L’affirmation suivante est 
à nuancer (p. 348) : « […] Toutefois, le Qūt al-qulūb 
se distingue de la littérature soufie incarnée à cette 
époque par les auteurs comme al-Kalābāḏī, al-Sarrāǧ 
al-Ṭūsī et al-Qušayrī qui visaient simplement, le plus 
souvent, à justifier et à faire connaître les doctrines, le 
vocabulaire technique et la vie des premiers maîtres 
soufis […] ». Pour le cas de Qušayrī, cela est visible-
ment inexact, étant donné que sa Risāla contient de 
longues pages de direction spirituelle. On remarque 
aussi l’absence dans la bibliographie de la traduction 
allemande du Qūṭ de Richard Gramlich, qui aurait 
dû être au moins citée (10). Le lecteur intéressé par 
l’œuvre de Makkī peut aussi consulter les recherches 
de Saeko Yazaki (11).

Comme annoncé dans l’introduction, le livre 
contient trois contributions en langue arabe. Khālid 
Zahrī dans son article « Al-Šayḫ wa-l-fīlūsūf. Qirāʾa 
fī l-madīna al-fāḍila bayn al-Ḥākīm al-Tirmiḏī 
wa-l-Fārābī » (« Maître et philosophe : étude sur la 
cité vertueuse entre Timiḏī et Fārābī », p. 221-161) 
étudie le topos de la cité idéale chez Tirmiḏī et 
Fārābī, en essayant de montrer quel parallèle nous 

(9)  Samuela Pagani, « Il libro come maestro: sufismo e storia 
della lettura nel medioevo islamico », Journal of Arabic and 
Islamic Studies 12 (2012), p. 144-185. Accessible à l’adresse 
suivante : http://www.lancaster.ac.uk/jais/volume/docs/vol12/
v12_05_Pagani_144-185.pdf 
(10)  Richard Gramlich (trad.), Die Nahrung der Herzen. Abu-
Ṭālib al-Makkīs Qut al-qulūb, 4 vols., (Freiburger Islamstudien 
vol. 16/I-IV), 1992-1995.
(11)  Saeko Yazaki, « A Pseudo-Abū Ṭālib al-Makkī ? : The Au-
thenticity of ʿIlm al-qulūb », Arabica, 59/6 (2012) ; idem, Islamic 
Mysticism and Abū Ṭālib al-Makkī: The Role of the Heart, Londres, 
Routledge (Routledge Sufi Series, vol. 13), 2013. Voir le compte 
rendu de Martin Nguyen dans Journal of Sufi Studies 2/2 (2013), 
p. 207–209.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gobillot Geneviève et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maîtres soufis et leurs disciples. iiie-ve siècles de l’hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 62

pouvons établir entre le rôle du maître spirituel dans 
une ville (sa présence, sa prédication, l’hostilité qu’il 
peut rencontrer) et la place du philosophe dans 
la cité idéale de Fārābī. Khālid Zahrī a récemment 
publié d’autres études sur Tirmiḏī (12). Meliane 
Mahmoud, (« Kašf al-maknūn fī šiʿr al-taṣawwuf bi-
l-lisān al-ʿarabī / Le dévoilement du caché dans la 
poésie mystique d’expression arabe » (p. 387-408) se 
concentre sur un thème qui a été traité à plusieurs 
reprises dans les contributions de ce volume, celui de 
la poésie et de son importance dans le soufisme (voir 
infra les articles de Sobieroj et Ballanfat). Le maître 
šāḏilī Mahmūd Abū l-Hudā al-Ḥusaynī présente dans 
son texte (p. 353-386) le point de vue d’un maître 
contemporain sur le soufisme de l’époque formative. 
Le shaykh Maḥmūd a été une figure centrale du sou-
fisme d’Alep, où il a joué aussi un rôle institutionnel, 
qui s’est conclu avec son opposition au régime et à 
son émigration en Turquie (13).

Francesco Chiabotti 
CNRS – Aix-en-Provence

(12)  Ḫālid Zahrī, Taʿlīl al-sarīʿa bayn al-Sunna wa-al-šīʿa. al-
Ḥakīm al-Tirmiḏī wa-Ibn Bābawayh al-Qummī namūḏajayn, 
Bayrouth, Dār al-Hādī, 2003 ; idem, Tağallīyāt al-burhān wa-
ḥaqāʾiq al-ʿirfān. Muqāraba lil-kašf ʿan ʿalāqat al-luġah bi-l-
qalb wa-l-ʿaql ʿinda al-Ḥakīm al-Tirmiḏī, Beyrouth, al-Maktaba 
al-ʿAṣrīyah, 2009 ; idem, Ḥakīm Ḫurāsān wa-Anīs al-Zamān : 
muḥāwala li-ṣawġ sīrā bībliyūġrāfiya lil-Ḥakīm al-Tirmiḏī, min 

ʿulamā’ al-qarn al-Hiğrī al-ṯāliṯ, Rabat, Rābiṭah al-Muḥammadīya 
li-l-ʿUlamāʾ, Markaz al-Dirāsāt wa-l-abḥāth wa-iḥyāʾ al-Turāṯ, 
2013.
(13)  Sur lui, voir notre « Shaykh Mahmûd Abû l-Hudâ al-Husaynî. 
Insegnare il Sufismo nell’Aleppo di oggi », dans Con i dervisci Otto 
incontri sul campo, éd. Giovanni De Zorzi, Milano-Udine, Mimesis 
editore, 2013, p. 107-128.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Gobillot Geneviève et Thibon Jean-Jacques (éd.): Les maîtres soufis et leurs disciples. iiie-ve siècles de l’hégire (ixe-xie s.) Enseignement, formation et
transmission., recensé par Francesco Chiabotti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

