
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 55

Frank Richard M., 
�Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval 
Islam. Texts and Studies on the Development 
and History of Kalām, vol. I, Dimitri Gutas (ed.).

Aldershot, Ashgate Variorum, 2005, X + 392 p. 
ISBN : 978-0860789772

�Early Islamic Theology:  
The Muʿtazilites and al-Ashʿarī. Texts  
and Studies on the Development and History  
of Kalām, vol. II, Dimitri Gutas (ed.).

Aldershot, Ashgate Variorum, 2007, 
xii + 384 p. 
ISBN : 978-0860789789

�Classical Islamic Theology: The Ashʿarites.  
Texts and Studies on the Development and 
History of Kalām, vol. III, Dimitri Gutas (ed.).

Aldershot, Ashgate Variorum, 2008, x + 428 p. 
ISBN : 978-0860789796

Ces trois volumes, publiés entre 2005 et 2009, 
regroupent dans la collection Ashgate Variorum 
trente-huit articles de Richard M. Frank. Les articles 
reproduits par offset sont parus entre 1956 et 
2004. Professeur émérite à l’Université Catholique 
Américaine, Richard M. Frank est considéré comme 
un spécialiste du kalām, du muʿtazilisme et de 
l’ašʿarīsme. Ses travaux portent, de manière générale, 
sur l’activité intellectuelle de l’Islam classique. Il est de 
ceux qui participèrent à l’élaboration des fondations 
d’une étude approfondie du kalām et, en particulier, 
de la méthode à suivre afin de mener à bien cette 
étude. Richard M. Frank participa à la constitution 
des études islamiques en tant que champ scienti-
fique. C’est pour toutes ces raisons que l’initiative 
de ces trois recueils est d’une utilité incontestable 
puisqu’elle permet de rassembler des articles parus 
dans des revues ou recueils difficilement consultables, 
leur donnant ainsi une meilleure accessibilité.

Le grand intérêt de ces publications repose 
par ailleurs sur la mise en valeur de la cohérence 
et de l’unité de la recherche de Richard M. Frank. 
Sur ce point il faut souligner le travail de l’éditeur, 
Dimitri Gutas, qui, en classant et regroupant tous 
les articles par thèmes et sujets, rend compte de 
l’accomplissement académique de Richard M. Frank. 
L’avant-propos (« Yā kalām », Vol. 1, article I) retrace 
le parcours scientifique de l’auteur par lui-même 
dans le cadre d’une communication qu’il avait faite 
en juin 2002 à l’Université de Cambridge. Dans cette 
adresse, il porte un regard critique sur ses recherches 

et met en perspective l’évolution des centres d’intérêt 
de ses études, replaçant ses articles – dont un certain 
nombre figure dans les recueils – dans son parcours 
de chercheur.

Parce que les études ont été regroupées dans 
trois volumes distincts auxquels a été donnée une 
unité, il importe de présenter chacun des trois 
recueils en respectant le travail de l’éditeur et la 
cohérence interne de chaque ouvrage. 

	 Philosophy, Theology and Mysticism  
in Medieval Islam (Vol. 1)
Le premier volume propose quinze articles par-

mi les plus anciennes recherches de Richard M. Frank. 
Cinq des quinze articles ont été rédigés avant les 
années 1970 et les premiers articles (articles II à 
IV) datent des années 1950. Dans son ensemble, ce 
premier ouvrage présente le contexte intellectuel et 
lexical du kalām et annonce certains des question-
nements futurs de Richard M. Frank. Aussi ce volume 
rappelle-t-il que l’A. aborda la théologie spéculative 
à partir de ses recherches en philosophie ce qui 
explique la dimension philologique de ses premiers 
articles sur la philosophie musulmane à l’image de 
l’article II « Some fragments of Isḥāq’s translation of 
the Anima ». C’est encore la terminologie (et même 
l’investigation philologique pour l’article IV « The 
origin of the Arabic Philosophical term ʿ annīya ») qui 
marque les articles III, IV, V mais aussi XII (« Meanings 
are Spoken of in many ways: the earlier Arab 
grammarians ») et XIII (« Lam yazal » as a formal 
term in Muslim theologiccal discourse »). Dans ces 
deux derniers articles, Richard M. Frank s’attarde 
sur des termes centraux dans le discours intellectuel 
des débuts de l’Islam et témoigne du soin qu’il porte 
aux textes et au lexique apprécié dans son contexte 
historique de production et donc de signification.

Les articles VI (« Remarks on the early deve-
lopment of the kalām ») à XIII s’interrogent plus 
spécifiquement sur les relations entre la théologie 
et la falsafa. L’article VI, en traitant la définition 
du concept de qudra chez les mutakallimūn du 
ixe siècle (Abū al-Huḏayl, Muʿammar, Bišr al-
Muʿtamir, al-Naẓẓām, ou encore al-Ǧubbāʿī), per-
met d’apprécier les liens et surtout les différences 
non négligeables qui existaient entre les systèmes 
théologiques des principaux maîtres du kalām. Dans 
« Reason and revealed law: a sample of parallels and 
divergences in kalām and falsafa » (article VII), une 
comparaison entre les muʿtazilites, les ašʿarītes et 
al-Farābī est proposée concernant la nature et la 
fonction de la révélation divine et d’autre part sur la 
place de la science spéculative dans cette révélation. 
La mise en lumière des parallèles et des oppositions 
entre les différentes traditions amène notamment l’A. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Frank Richard M.: Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. I, Dimitri
Gutas (ed.). Early Islamic Theology: The Muʿtazilites and al-Ashʿarī. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. II, Dimitri Gutas (ed.). Classical
Islamic Theology: The Ashʿarites. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. III, Dimitri Gutas (ed.)., recensé par Noëmi Lucas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 56

à considérer que la nature du kalām chez al-Farābī 
est liée à la conception ašʿarīte. Étude ancienne, 
l’article IX, « The neoplatonism of Ǧahm ibn Ṣafwān », 
reste tout à fait déterminant dans la mesure où 
y est démontré que le système théologique de 
ce théologien du viiie siècle suit une structure et 
un contenu néoplatoniciens. Or la doctrine de 
Ǧahm ibn Ṣafwān constitue une des premières 
tentatives d’adaptation du système philosophique 
grec à la théologie islamique.

Ces articles comprennent aussi des études sur 
al-Ġazālī qui datent des deux dernières décennies de 
l’activité académique de Richard M. Frank (articles 
VIII, X et XI). L’article XI, en particulier, « Al-Ġazālī’s 
use of Avicenna’s philosophy » vise à montrer que 
la pensée d’al-Ġazālī, loin d’être ašʿarīte et donc 
de relever du kalām ašʿarīte, tenait plutôt de la 
philosophie avicenienne. L’article VIII, « Current 
and countercurrents (in the Mu‘tazila, Ašʿarites 
and al-Ġazālī », s’inscrit à nouveau dans une pers-
pective comparative puisqu’y sont confrontées les 
théories des muʿtazilites, des ašʿarītes et d’al-Ġazālī 
concernant le lien de Dieu à l’homme et au monde. 

Les deux derniers articles de ce premier recueil 
(articles XIV et XV) permettent, quant à eux, d’appré-
cier les liens existant entre le mysticisme et la théolo-
gie à travers la figure d’Abū al-Qāsim al-Qušayrī dont 
l’auteur édite et traduit al-Fuṣūl fī l-uṣūl. 

	 Early Islamic Theology: the Muʿtazilites 
and al-Ashʿarī (vol. 2)
Ce second recueil réunit neuf articles concer-

nant le développement du kalām dans les traditions 
muʿtazilites et ašʿarītes. Considérant que le kalām 
est un « système théologique philosophiquement 
structuré », Richard M. Frank lui a rendu toute sa 
pertinence historique et théologique. Organisé en 
deux principaux thèmes, l’ouvrage propose des 
articles portant d’une part sur les muʿtazilites, avec 
pour but la compréhension des fondements théo-
riques de l’école dite de Baṣra qui est à l’origine de la 
tradition théologique des premiers siècles de l’Islam ; 
et d’autre part, sur al-Ašʿarī, – avec des articles consti-
tuant des études pionnières – le développement de 
sa pensée et des études sur certains de ses écrits. Les 
articles regroupés dans ce volume sont significatifs 
de la méthode de Richard M. Frank concernant 
l’appréhension des textes et leur lecture : tenter de 
rendre compte des systèmes théologiques tels qu’ils 
étaient appréhendés par les théologiens, autrement 
dit notamment en prenant en compte la terminolo-
gie et le sens des mots dans le lexique de la période 
considérée. Il résume cette approche en conclusion 
de l’article V qu’il consacre à la théorie des « modes » 
d’Abū Hāšim : « The theory must ultimately be stud-

ied in the live contextes of its actual use by the several 
authors who employed it, for it is only there that its 
real significance for the history of the kalām may be 
seen and understood » (art. V, p. 100).

Consacrés aux muʿtazilites, les quatre premiers 
articles qui forment la première partie du recueil 
peuvent être subdivisés. Les deux premières études 
« The Metaphysics of created being according to Abū 
l-Huḏayl al-ʿAllāf: a pilosophical study of the earliest 
kalām » (I) et « The divine attributes according 
to the teaching of Abū l-Huḏayl al-ʿAllāf » (II) 
s’intéressent au système théologique de celui qui 
est considéré comme l’un des maîtres de l’école 
muʿtazilite baṣrienne et rétrospectivement comme 
l’un des fondateurs de la théologie spéculative, 
Abū l-Huḏayl (m. v. 841). Même si le premier article 
se concentre sur la métaphysique de l’être créé selon 
Abū al-Huḏayl, c’est la saisie d’ensemble de l’univers 
qui demeure la question centrale. C’est d’ailleurs le 
propre de ce premier kalām de chercher à retrouver 
par l’effort rationnel la structure de l’univers repré-
senté par le Coran.

Les trois articles suivants concernent quant à 
eux la période à partir de laquelle le muʿtazilisme 
se structura en école. Ainsi l’article III, « Several 
fundamental assumptions of the Baṣra School of 
the Muʿtazila », présente-t-il des points fondamen-
taux qui déterminent le système muʿtazilite de 
Baṣra en s’appuyant sur le Muġnī de ʿAbd al-Ǧabbār. 
Richard M. Frank est à ce propos un des premiers 
à utiliser le Mūġnī. Les articles IV (« Al-maʿdūm 
wal-mawjūd: the non existent, the existent and 
the possible in the teaching of Abū Hāšim and his 
followers »), et V (« Abū Hāšim’s theory of ‘states’ : 
its structure and function ») traitent des concepts 
du système théologique enseigné par le muʿtazilite, 
qui occupa la direction de l’école baṣrienne à la 
fin du ixe siècle, Abū Hāšim al-Ǧubbāʿī et par ses 
disciples, au nombre dequels son fils dont la théorie 
des « modes » (aḥwāl) ou « états » (ḥāl) est étudiée 
dans l’article V à partir des écrits de ʿAbd al-Ǧabbār.

Les études numérotées de VI à IX portent sur 
la pensée d’al-Ašʿarī et l’utilisation qu’il fait de la 
raison. Cet intérêt de l’A. pour celui qui fut l’élève 
d’Abū Hāšim al-Ǧubbāʿī et pour l’école de pensée 
qu’il constitua tient au fait qu’il considère que la tradi-
tion ašʿarīte fut la plus importante pour la formation 
et l’histoire de la théologie sunnite (en comparaison 
notamment avec les muʿtazilites). « Elements in the 
development of the teaching of al-Ašʿarī » (article VI) 
met en avant la conception d’al-Ašʿarī concernant 
l’autorité du Coran et des hadīṯ-s et interroge la 
fonction attribuée à la raison concernant ces deux 
sources pour montrer que ce théologien constitue 
une troisième voie en formant un kalām tradition-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Frank Richard M.: Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. I, Dimitri
Gutas (ed.). Early Islamic Theology: The Muʿtazilites and al-Ashʿarī. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. II, Dimitri Gutas (ed.). Classical
Islamic Theology: The Ashʿarites. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. III, Dimitri Gutas (ed.)., recensé par Noëmi Lucas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 57

naliste. Les trois articles suivants s’appuient chacun 
sur un texte d’al-Ašʿarī. À partir du Kitāb al-Luma‘ 
(§82-164), il est traité dans l’article VII de la question 
de la causalité humaine et de la réponse apportée 
par al-Ašʿarī. C’est avec la Risāla ilā ahl aṯ-ṯaġr bi-
bāb al-abwāb (ou Lettre au peuple de la frontière) 
que Richard M. Frank cherche à rendre compte dans 
l’article VIII (« Al-Ašʿarī’s conception of the nature 
and role of speculative reasoning in theology ») du 
rôle et de la nature du kalām en théologie selon al-
Ašʿarī, notamment, une fois encore, par rapport aux 
sources canoniques. Le troisième ouvrage utilisé est, 
dans l’article IX, le Kitāb al-Ḥaṯṯ ʿalā l-Baḥṯ, dont il 
est réalisé une édition critique accompagnée d’une 
introduction et d’une analyse du texte.

	 Classical Islamic Theology:  
the Ashʿarites (vol. 3)
Les articles de ce dernier volume signent l’apo-

gée des recherches de l’A. concernant la pensée 
ašʿarīte et ses principaux points philosophiques et 
doctrinaux. Ces articles, au nombre de quatorze, ont 
été rédigés durant les deux dernières décennnies de 
l’activité académique de Richard M. Frank, entre les 
années 1980 et 2000 (à une exception près – l’article 
XII paru en 1974).

Les deux premiers articles se démarquent du 
reste du volume puisqu’ils constituent plutôt des 
essais dans lesquels l’A. présente certaines de ses 
réflexions. Dans l’adresse qu’il fait en tant que pré-
sident lors de la rencontre annuelle de l’American 
Oriental Society « Hearing and saying what was 
said » (I), il propose ses observations sur la manière 
d’aborder l’étude de la théologie islamique tandis que 
dans « The science of kalām » (article II), il définit le 
kalām de manière détaillée et pose des bases fon-
damentales pour toute personne s’intéressant à la 
théologie spéculative.

Les quatre études suivantes interrogent les dif-
férences entre les théories muʿtazilites et ašʿarītes 
des xe-xie siècles. L’A. étudie, dans « Moral obligation 
in classical Muslim theology » (article III), leurs 
désaccords sur les théories morales en particulier sur 
l’origine de la capacité de l’homme à agir moralement 
et sur les actes humains en général. Des éléments 
additionnels à ces questions sont apportés dans 
« Two Islamic views of human agency » (article VI). 
L’article V (« Attribute, attribution, and being: three 
Islamic views ») tend à montrer, en s’interrogeant 
sur la structure de l’ontologie d’al-Ǧubbāʿī, de son 
fils et d’al-Ašʿarī, que les deux écoles, pourtant 
profondément opposées, se retrouvent en pré-
sentant des similitudes dans leur kalām, en terme 

de vocabulaire notamment. Les signes d’un kalām 
commun d’origine baṣrienne seraient d’autant plus 
manifestes lorsqu’ils sont comparés au kalām des 
muʿtazilites de Baġdād par exemple. Dans l’article IV 
(« Can God do what is wrong ? »), si les questions 
morales restent le thème principal puisqu’il s’agit de 
rendre compte des théories concernant la capacité 
théorique ou réel de Dieu à faire le mal, ce sont les 
divergences entre les muʿtazilites qui sont étudiées, 
plus spécifiquement celles entre al-Naẓẓām et les 
autres muʿtazilites de l’école de Baṣra.

L’école ašʿarīte et les problèmes théologiques 
débattus en son sein sont les sujets des articles VII à 
XI. Le problème du taqlīd et des fondements de l’as-
sentiment religieux chez les ašʿarītes du xie siècle est 
étudié dans l’article VII, « Knowledge and taqlīd : the 
foundations of religious belief in classical Ašʿarism ». 
L’article IX « The Ašʿarite ontology. I : Primary 
entities » présente les principaux concepts et termes 
fondamentaux de l’ontologie et de la théologie 
ašʿarīte. Dans ce troisième volume, il faut noter le soin 
apporté au lexique et à la langue arabe qui témoigne 
de la grande maîtrise de cette langue par l’A. et en 
particulier le travail de traduction du vocabulaire 
des théologiens. « Bodies and atoms: the Ašʿarite 
analysis » (l’article X) est à cet égard un des meil-
leurs exemples dans la mesure où Richard M. Frank, 
s’interrogeant sur ce que les Ašʿarītes ont pu dire 
sur les atomes et les corps, revient sur le sens qu’ils 
donnaient à leur concepts, sur les distinctions fines 
entre ceux-ci, et sur la traduction, souvent erronée, 
qui a pu en être faite par les chercheurs modernes.

La cohérence des trois derniers articles est moins 
manifeste. Le concept de ṭabāʾīʿ chez al-Māturīdī est 
au centre de l’article XII (« Notes and remarks on the 
ṭabāʾīʿ in the teaching of al-Māturīdī »). On retrouve 
dans cette étude la volonté de Richard M. Frank de 
ne pas cloisonner les différentes écoles de pensée 
et plutôt de rendre compte de leurs interactions 
et influences. Ainsi revient-il sur l’idée générale 
selon laquelle la pensée d’al-Māturīdī aurait plus 
de parenté avec le muʿtazilisme qu’avec l’ašʿarīsme 
pour conclure en disant : « It is clear, at any rate, that 
among those of contemporary mutakallimūn, al-
Māturīdī’s thought shows a unique mix of elements 
and attitudes » (article XII, p. 148). Dans l’article XIII 
(« The autonomy of the human agent in the teaching 
of ʿAbd al-Ǧabbār »), il fait à nouveau usage du 
Muġnī afin d’étudier la position de ʿAbd al-Ǧabbār 
concernant la capacité humaine à agir librement. 
Enfin « Al-Ustāḏ Abū Isḥāḳ: An ʿ Aḳīda  together with 
selected fragments » (article XIV) constitue une édi-
tion critique du texte rédigé par le théologien ašʿarīte 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Frank Richard M.: Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. I, Dimitri
Gutas (ed.). Early Islamic Theology: The Muʿtazilites and al-Ashʿarī. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. II, Dimitri Gutas (ed.). Classical
Islamic Theology: The Ashʿarites. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. III, Dimitri Gutas (ed.)., recensé par Noëmi Lucas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 58

al-Isfarāʾīnī. L’édition de ce texte est accompagnée 
d’une introduction et de remarques approfondies.

Soulignons la présence, dans chaque volume, 
d’index des noms, des sujets et des termes arabes 
réalisés par Dimitri Gutas. Ces index, précieux, faci-
litent la recherche dans les différents articles et leur 
utilisation. L’intérêt de l’entreprise de ces trois recueils 
a été souligné, mais il importe de rappeler que, même 
si la lecture de ces recueils mérite d’être complétée 
par la lecture des monographies de l’auteur mais 
aussi par d’autres importants savants à l’image de 
Josef Van Ess notamment, nombre de ces articles 
constituent des lectures essentielles pour tout un 
chacun qui s’intéresserait au kalām et à l’histoire de 
la pense arabe et islamique en général.

Noëmi Lucas  
Université Paris1 Panthéon-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Frank Richard M.: Philosophy, Theology and Mysticism in Medieval Islam. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. I, Dimitri
Gutas (ed.). Early Islamic Theology: The Muʿtazilites and al-Ashʿarī. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. II, Dimitri Gutas (ed.). Classical
Islamic Theology: The Ashʿarites. Texts and Studies on the Development and History of Kalām, vol. III, Dimitri Gutas (ed.)., recensé par Noëmi Lucas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

