
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 53

Dupret Baudouin, Pierret Thomas,  
Pinto Paulo G., Spellman-Poots Kathrin (eds.),
�Ethnographies of Islam.  
Ritual Performances and Everyday Practices.

The Aga Khan University, Edinburgh 
University Press, 2013, 202 p. 
ISBN : 978-0748689842

Ce court ouvrage collectif s’inscrit dans un 
travail de longue haleine, orchestré notamment par 
Baudoin Dupret, l’un des éditeurs, sur les usages en 
contexte de la référence à l’islam. Les dix-huit contri-
butions comptent moins d’une dizaine de pages 
chacune, mais il s’agit de plongées toujours vivantes, 
parfois passionnantes, dans des formes de rituels ou 
d’interactions généralement négligées par les obser-
vations sur l’islam. Elles balayent un espace qui s’étend 
de l’Algérie au Pakistan, de la Turquie à la Tanzanie, 
en s’arrêtant un peu plus souvent dans les pays du 
Moyen-Orient et en réservant quelques incursions au 
Brésil et dans l’islam français et britannique.

Cette collection est précédée d’une courte intro-
duction qui présente le projet et la démarche adoptée. 
Au terme d’une brève critique des travaux et récits 
produits habituellement par les sciences sociales, et 
notamment l’anthropologie, qui tendent à dévier ou 
à ne pas tenir compte des spécificités contextuelles et 
praxéologiques des situations étudiées, les éditeurs 
proposent d’adopter une démarche résolument eth-
nographique. Il ne s’agit pas seulement de s’investir 
dans un terrain, mais surtout de saisir et d’analyser 
les pratiques et les interactions humaines qu’on peut 
y observer ou dont on peut avoir trace (à travers des 
vidéo, des documents écrits…) dans le contexte social 
spécifique dans lequel elles sont produites. Cette 
démarche originale, mobilisée ici pour observer en 
contexte les discours et les pratiques qualifiées par les 
acteurs eux-mêmes d’« islamiques », n’est d’ailleurs 
pas réservée aux objets habituels de l’anthropologie, 
les catégories dites « traditionnelles » ou « popu-
laires », mais appliquée également à des groupes 
inscrits dans un islam plus « orthodoxe » et urbain.

L’ouvrage donne ensuite toute leur place aux 
études de cas. On ne pourra pas rendre compte ici 
de chacune d’entre elles, en raison de leur nombre, de 
leur diversité et de leur caractère très descriptif, mais 
elles donnent un large éventail des possibles de la dé-
marche adoptée ici par une équipe très internationale. 
Certains contributeurs remobilisent des expériences 
de terrain réalisées dans une optique différente ou 
plus large, il y a plusieurs années, voire plus d’une 
décennie, au prisme de la démarche ethnographique 
promue par les éditeurs ; d’autres rendent compte de 
recherches entreprises plus récemment, lesquelles 

témoignent du travail de fond engagé par de jeunes 
chercheurs (doctorants et post-doctorants) sur des 
terrains et dans des situations parfois particulières 
ou difficiles. La précision des descriptions renvoie 
d’ailleurs à un engagement réel de leur part dans leurs 
enquêtes, tant physique qu’intellectuel, jusqu’à en 
devenir eux-mêmes acteurs, comme E. Varley qui a 
soumis ses propres problèmes de santé reproductive 
à l’expérience de la magie noire.

La première partie se penche sur un certain 
nombre de rituels et sur la façon dont ceux-ci sont 
réalisés, perçus et transformés par les acteurs, dans 
des contextes très variés. Le recours à la magie au 
Pakistan pour soigner les troubles de la santé repro-
ductive, réputés trouver eux-mêmes leur origine 
dans une opération de magie malveillante (E. Varley), 
l’organisation du pèlerinage à La Mecque en Tunisie 
(K. Boissevain), la célébration d’Ashura dans les rues 
de Londres (K. Spellman-Poots), le maʿrūf, une prière 
collective observée sous la tente de pasteurs algériens, 
qui offre une claire distinction sociale et d’autorité 
au conducteur choisi par l’assemblée (Y. Ben Hounet), 
l’évolution des pratiques de funérailles dans la Syrie 
rurale (K. Lange) et, dans le même pays, les rituels de 
perforation dans la ṭarīqa Rifa‘iyya (P. G. Pinto) ou 
encore la forme plus orthodoxe de la célébration du 
mawlid (Th. Pierret), le culte né/fabriqué autour du 
tombeau de Rafic Hariri à Beyrouth (W. Vloeberghs), 
enfin l’accueil et le marché concurrentiel dans lequel 
les nouveaux convertis à Rio de Janeiro doivent pui-
ser les normes « proprement islamiques » à adopter 
(G. Fonseca Chagas) sont autant de situations qui 
permettent de mesurer la multiplicité et la variété de 
pratiques qui sont toutes qualifiées d’islamiques par 
les acteurs qui les produisent. Celles-ci n’ont d’ailleurs 
rien de figé et dans les évolutions décrites ici on peut 
d’abord saisir, sous le poids des hiérarchies héritées, la 
part grandissante des clivages générationnels. Dans 
des contextes où domine généralement une claire 
séparation entre les sexes, on peut ensuite repérer 
les dynamiques propres aux pratiques des femmes, 
lesquelles se meuvent dans un espace ambigu où 
se disputent le poids grandissant de contraintes 
imposées et leur capacité à se ménager malgré 
tout des espaces d’expression autonome. Ainsi par 
exemple, la magie offre une arène d’expression et de 
mise à distance des maux personnels et sociaux des 
femmes pakistanaises, quand les Syriennes du nord 
rural du pays résistent au processus d’euphémisation 
des rituels de funérailles en continuant à y exprimer 
avec emphase leur émotion. Enfin, les rituels ont 
en commun de s’inscrire, sinon dans des normes 
strictes, du moins dans des cadres. Mais ceux-ci sont 
susceptibles d’évoluer et semblent subir aujourd’hui 
les effets d’une forme de « processus de civilisation » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Dupret Baudouin, Pierret Thomas, Pinto Paulo G., Spellman-Poots Kathrin (eds.): Ethnographies of Islam. Ritual Performances and Everyday Practices,
recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 54

qui tend à réfréner l’émotion, à délégitimer certaines 
pratiques considérées comme extrêmes et à orienter 
les rituels vers plus de conformisme. Dans ce contexte 
en mutation, les acteurs sont sans cesse amenés 
à « négocier », le mot revient dans la plupart des 
contributions, leur position individuelle, elle-même 
de plus en plus exigeante, entre les cadres hérités 
et les exigences des communautés dans lesquels ils 
s’inscrivent.

Il est plus difficile de trouver de telles conver-
gences dans la seconde partie, plus éclectique. Il est 
vrai que celle-ci aborde la question des interactions 
de proximité entre les acteurs, lesquelles sont par 
définition chaque fois singulières. Les contributions 
décrivent tour à tour des interactions entre divers 
groupes restreints (groupes salafistes face à ceux 
des Frères musulmans en France pour C. Baylocq 
et A. Drici-Bechikh, et face au jugement des 
non-salafistes au Caire pour A. Kreil, des étudiants 
en Jordanie pour D. Cantini, des groupes engagés 
dans des organisations charitables en Turquie pour 
H. Alkan-Zeybek), un dialogue entre deux individus 
adeptes du revivalisme musulman en Tanzanie, qui 
mobilise une méthode d’analyse de conversation 
(S. D’hondt), ou encore l’éventail des jugements 
portés sur un seul individu, en l’occurrence un 
cheikh égyptien qui ne fait certes pas l’unanimité 
(H. Aishima), enfin des interactions observées dans 
le cadre juridique (S.  Dahlgren ; E. Klaus et B. Dupret). 
À travers ces exemples très divers, on voit comment 
chaque groupe, ou même chaque individu cherche à 
imposer (à d’autres) des normes, variables et parfois 
contradictoires, dans un contexte très concurrentiel 
où les regards et les jugements croisés participent 
à la construction d’une infinité de nuances dans la 
façon d’être musulman, ce qui vient contredire les 
perceptions monolithiques de l’islam trop souvent 
répandues.

Enfin, une troisième partie est constituée entiè-
rement d’une contribution de M. Gilsenan qui teste 
la démarche ethnographique dans le cadre d’une 
investigation historique, en analysant rétrospective-
ment à ce prisme des documents écrits, comme les 
éditeurs y invitaient dans l’introduction. Il s’agit en 
l’occurrence de documents juridiques, mixant droit 
des tribunaux coloniaux et droit musulman, produits 
sur le long terme et dans un espace disporique éclaté, 
et mobilisés ou contestés aujourd’hui par la commu-
nauté hadramie de Singapour pour la défense de ses 
intérêts financiers.

On peut saluer enfin la présence d’un index, 
dont bien des ouvrages collectifs se dispensent 
malheureusement, et qui facilitera aux lecteurs 
l’approche d’un recueil particulièrement foisonnant 
mais qui n’en reste pas moins cohérent.

Sylvia Chiffoleau 
CNRS / LARHRA - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Dupret Baudouin, Pierret Thomas, Pinto Paulo G., Spellman-Poots Kathrin (eds.): Ethnographies of Islam. Ritual Performances and Everyday Practices,
recensé par Sylvia Chiffoleau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

