| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

DAFTARY Farhad,
A History of Shi'i Islam.

Londres, I.B. Tauris-The Institute of Ismaili
Studies, 2013, 315 p.
ISBN : 978-1780768410.

Premiére histoire générale du chiisme couvrant
tout l'arc chronologique des origines a nos jours,
mais aussi tout le spectre des différentes branches du
chiisme, ce livre de Farhad Daftary vient combler un
manque dans les études islamologiques et s'imposer
d’emblée comme un ouvrage de référence. Volens
nolens, la spécialisation des études chiites entrainait
jusqu’ici un double cloisonnement, d’'une part entre
les périodes, d'autre part entre les confessions intra-
chiites. Aussi un livre présentant l'intégralité du
chiisme dans son temps long et sa diversité doctrinale
est-il particulierement le bienvenu, surtout quand il
joint a l'exhaustivité les qualités de précision et de
concision qui caractérisent les travaux de Farhad
Daftary, jusque-la concentrés sur I'histoire de I'ismaé-
lisme. La construction du livre apparait déja aussi
compléte quéquilibrée. L'introduction (chapitre 1,
24 p.) présente I'évolution de I'historiographie du
chiisme. Le deuxieme chapitre (31 p.) retrace les
origines et la période de formation du chiisme avec
I'apparition de ses différents courants. Les quatre
chapitres suivants, de longueur décroissante, sont
consacrés aux quatre branches composant jusqu'a
aujourd’hui l'essentiel du monde chiite : 'imamisme
duodécimain (ch. 3, 47 p.), 'ismaélisme (ch. 4, 39 p.),
le zaydisme (ch. 5, 29 p.) et le nusayrisme-‘alawisme
(ch. 6,15 p.). Un glossaire des termes et expressions
arabes, un riche appareil de notes et une bibliogra-
phie fournie achévent de faire de ce livre une mine
d’informations précieuses.

Du premier chapitre, on retient que I'approche
occidentale du chiisme a longtemps été tributaire de
I'hérésiographie sunnite, reproduisant un discours
accusateur et réducteur dont les ismaéliens furent
les principales victimes. C'est avec une certaine
autocritique de l'orientalisme, mais aussi et surtout
la découverte et I'exploitation de sources primaires
des le milieu du xx¢ siecle, que les études chiites
ont accompli de substantiels progrés dont ce livre
représente un premier bilan critique.

Le deuxieme chapitre retrace I'histoire de la
formation du chiisme a partir du conflit survenu au
sujet de la succession du Prophete. Il met en lumiere
les fondements du premier chiisme: la conviction
selon laquelle ‘Ali b. Abi Talib, cousin et gendre du
prophéte Muhammad, fut expressément désigné
par lui comme son successeur, mais aussi 'idée que

I'islam détient un sens spirituel caché, inaccessible a la
|

raison humaine, nécessitant un guide et herméneute,
I'imam, qui ne peut étre qu'un membre de la famille
du Prophéte. La premiere période est celle d’'un
chiisme arabe, unifié autour de ‘Ali et de ses deux fils
al-Hasan et al-Husayn, petits-fils du Prophéte. Une
nouvelle phase commence avec la mort violente de
I'imam Husayn a Karbala’ (61/680), suivie de pre-
miéres divisions et de révoltes infructueuses contre le
pouvoir. Lauteur souligne le fait important que c'est
parmi les courants les plus radicaux et les « exagéra-
teurs » (gulat) que sont apparus des concepts-clés
du chiisme comme l'occultation (gayba), le retour
a la vie (raga), la mission eschatologique du Mahdi
et l'infaillibilité (‘isma) des imams. Il montre aussi
qu’a I'époque, le chiisme imamite aujourd’hui majo-
ritaire n'était qu’un courant parmi d’autres, modéré
et minoritaire. Il insiste sur le role des cinquiéeme
et sixieme imams, Muhammad al-Bagir (m. autour
de 114/732) et Ga'far al-Sadiq (m. 148/765), qui
fournissent a I'imamisme ses bases doctrinales et
son corpus scripturaire. Ce n'est qu'avec la désillusion
causée par la révolution abbasside que les imams de
cette lignée gagnent la prééminence sur ceux des
branches chiites rivales. Alors que le zaydisme s’est
déja séparé apres la mort tragique de I'imam Husayn,
l'imam Ga'far est le dernier des imams reconnus a la
fois par les duodécimains et par les ismaéliens.

Le troisieme chapitre, entiérement voué au
chiisme duodécimain, rappelle d’abord que son
appellation classique est tardive, postérieure a
I'entrée en occultation de son douzieme et dernier
imam (en 260/874). Lauteur rappelle Iélaboration
progressive et difficile de la doctrine de 'occultation
de I'imam et de son retour a la fin des temps, des
dogmes demeurés centraux dans la foi chiite jusqu’a
nos jours. Puis il divise I'histoire du chiisme imamite
en cing phases. La premiere, déja présentée, est celle
des imams historiques. La deuxieme commence
avec l'occultation « mineure » en 260/874, puis
« totale » en 329/941, du douziéme imam, et voit
la montée en puissance des savants (‘ulama’),
gardiens et transmetteurs de I'enseignement des
imams, compilateurs de hadiths et rédacteurs de la
Loi imamite. L'époque bouyide (1v¢/x® siecle) voit se
succéder l'école traditionnaliste de Qumm et |'école
de théologie rationnelle (kalam) de Bagdad. Avec la
reprise en main sunnite de 'lEmpire commence une
troisieme période, d'abord marquée par le repli du
chiisme duodécimain, désormais implanté dans dif-
férents foyers d’lran. Mais au début du vié/xinesiecle,
I'invasion mongole offre une nouvelle chance histo-
rique aux savants imamites qui collaborent avec les
llkhanides. Comme l'auteur le souligne bien, Iépoque
voit a la fois une progression de I'imamisme sous sa

forme « orthodoxe », l'efflorescence de nombreux
|

BCAI 29 48
BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

mouvements extrémistes, mais aussi la « shi‘itisation
du soufisme sunnite » en Iran, préparant la voie a
la période suivante. C'est avec l'arrivée au pouvoir
du chef de l'ordre des Safavides et la proclamation
du chiisme imamite comme religion d’Etat en Iran
(907/1501) que commence la quatrieme phase. Lére
safavide voit la constitution d'un véritable clergé,
mais aussi une véritable renaissance des sciences et
de la philosophie. Le chiisme imamite connait a la fois
I'hégémonie croissante du rationalisme dit usili et la
reviviscence d’un traditionaliste dit ahbdri, deux cou-
rants convergeant finalement dans une réaction anti-
philosophique et anti-soufie. La cinquieme période,
de 1800 a nos jours, voit I'école ustilie triompher et les
‘ulama’ s'approprier les prérogatives de I'imam caché.
Malgré 'émergence de mouvements « hétérodoxes »
comme |'école des Chaykhis ou le mouvement baha’i,
I'histoire du chiisme en Iran moderne, du mouvement
constitutionnel de 1906 a la Révolution islamique
de 1979, est surtout celle de sa politisation. A cette
histoire récente déja bien étudiée, Daftary ajoute des
pages importantes sur les fortunes politiques diverses
du chiisme duodécimain dans les pays aux larges
communautés chiites, mais dominés par les sunnites,
tels I'lrak, le Liban, le Bahrayn, I'Arabie saoudite, mais
aussi le sous-continent indien et I'Afrique de I'Est.
La quatrieme partie du livre porte sur I'ismaé-
lisme, sa période de formation et Iévolution de ses
diverses branches. Si la présentation de la fondation
imamite de l'ismaélisme, soit la désignation d'lsma'‘il
(m. avant148/765) comme imam par son pére Ga'far
al-Sadig, montre a I'évidence un parti-pris favorable,
la suite du chapitre se caractérise par sa clarté et sa
précision. Dans sa phase de formation, I'ismaélisme se
présente comme un mouvement relativement unifié,
bientdét méme centralisé, alliant le messianisme a la
protestation sociale et attirant de nombreux chiites
imamites. La deuxiéme phase commence par l'auto-
proclamation de I'imam ‘Abd Allah (m. 322/934),
entrainant un chiisme entre ceux qui, suivant leur
guide, créeront le royaume fatimide et sa doctrine
officielle, et les dissidents qui donneront naissance
au mouvement garmate. Lauteur propose ici un
bref apercu de la Weltanschauung ismaélienne dont
on retient surtout la distinction entre Iésotérique
(batin) et l'exotérique (zdhir) et une conception
cyclique de I'histoire prophétique. Avec la fondation
du califat fatimide en 297/909, 'ismaélisme passe
justement d’une période de dissimulation a une
période de manifestation ; sa production doctrinale
et littéraire atteint son apogée, sa prédication se
répand dans différentes régions, notamment en Iran,
et les rivalités des prédicateurs fatimides et garmates
stimulent l'activité philosophique. Lismaélisme se

dote aussi d’'une doctrine juridique (madhab), mais
|

en comparaison avec l'imamisme duodécimain et
le zaydisme, il montre assez peu d'intérét pour ce
domaine. Au v¢/xi¢ siécle, la prédication ismaélienne
a l'extérieur connait une nouvelle division donnant
naissance aux futurs Tayyibides, qui jouent ensuite
un role considérable dans I'histoire du Yémen et de
I'lnde occidentale, et aux Nizarites qui fondent bien-
toten Iran I'Etat dAlamut. C'est sous ces deux formes
que l'ismaélisme survit a la destruction du royaume
fatimide en 567/1171. Si 'histoire des Ismaéliens
d’Alamut, déja bien renseignée par les précédents
travaux de Farhad Daftary, fait I'objet d'un chapitre
assez développé, I'auteur montre aussi comment
I'ismaélisme nizarite se perpétue aprés Alamut,
jusqua son déplacement en Inde puis en Europe a
la période moderne, sous la direction spirituelle et
politique de I'Agha Khan.

La cinquieme partie comble indiscutablement
un manque en ce quelle porte sur un des courants
les plus mal connus de I'islam, le chiisme zaydite,
ainsi nommeé d’apres leur quatrieme imam, Zayn
b. ‘Ali Zayn al-‘Abidin (m. 122/740), reconnu a
la place des quatrieme et cinquieme imams des
courants précédents. Daftary met bien en lumiere
le paradoxe du zaydisme originel qui développait
une activité politique militante, mais des idées
religieuses bien plus modérées, voire contraires a
celles des autres courants chiites, comme le rejet de
la notion d’'impeccabilité des imams, mais aussi des
idées eschatologiques sur l'occultation et le retour
du Mahdi. Lauteur retrace I'histoire de ce mouve-
ment dans les deux zones géographiques qui l'ont
exclusivement abrité : la région de la mer caspienne
dans le nord de I'lran et le Yémen. Dans la premiere,
le zaydisme s’introduit dés la fin du 1né/vin® siecle,
s'enracine politiquement au siecle suivant avec un
premier Etat chiite zaydite, conserve par la suite une
position de puissance et produit une ample littéra-
ture hostile a I'ismaélisme comme au soufisme. Du
ve/xi€ siecle jusqua la période safavide, I'histoire du
zaydisme dans les régions iraniennes de la mer cas-
pienne est déterminée par ses confrontations avec
I'ismaélisme nizarite. Il disparait en 1000/1592 avec
I'annexion du Gilan par les Safavides et la conversion
de la population au chiisme duodécimain. Au Yémen,
I'imamat zaydite est fondé a la fin du m¢/ix¢ siecle
avec pour capitale Sa‘da, foyer de la production
doctrinale et de la prédication zaydites, a destination
du Yémen comme de la Perse caspienne. Ici comme
[a, le zaydisme est confronté a la force politique et
religieuse de I'ismaélisme. Affaibli a partir du vi¢/
X1 siecle, 'imamat zaydite du Yémen maintiendra
son influence avec une fortune changeante jusquen
1962. Daftary analyse de maniéere particulierement

fine ses relations complexes et tendues avec le
|

BCAI 29 49
BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

soufisme jusqu’a I'¢poque moderne et le processus
paradoxal de « sunnisation du zaydisme » abou-
tissant a des positions aux antipodes des courants
chiites précédemment étudiés.

La sixieme et derniere partie de ce livre est
consacrée au courant nusayrite ou ‘alawite, demeuré
longtemps singulierement méconnu en raison de
son absence de role politique, de son isolement
géographique et de sa maigre production littéraire.
Si cette communauté se trouve aujourd’hui sous les
feux d’'une actualité tragique en Syrie, ce chapitre
a d’autant plus le mérite de rendre compte de son
identité et de son ancienneté. Sa singularité, parmi les
courants chiites, est d'avoir conservé des conceptions
théologiques élaborées par les premiers « exagéra-
teurs » ; son origine remonte a Ibn Nusayr al-Namiri,
disciple des dixieme et onzieme imams du chiisme
duodécimain, prénant notamment la doctrine de
la métempsychose. Les circonstances de la péné-
tration du nusayrisme en Syrie sont mal connues,
notamment du fait de la tagiyya observée par les
chefs du mouvement, mais l'auteur fait le point sur
la figure majeure de Maymdan b. Qasim al-Tabarani
(m. 426/1034), fondateur d’'une doctrine mélant
idées chiites, éléments chrétiens, philosophie grecque
et religions iraniennes. L'histoire des nusayrites au
Moyen Age apparait comme une suite de confronta-
tions avec les ismaéliens nizarites et les Druzes habi-
tant les mémes montagnes. Si les persécutions subies
de la part du pouvoir central s'intensifient jusqu’a la
fatwa d’Ibn Taymiyya (m. 726/1328) autorisant le
jihad contre eux, I'intégration des nusayrites de Syrie
a 'Empire ottoman au x¢/xvi€ siecle leur apporte une
certaine autonomie. Aprés I'éphémeére existence du
« territoire autonome des nusayrites » en 1920, ils
prennent le nom de ‘Alawites pour mettre en avant
leurs racines chiites. Passant rapidement sur leur réle
dans I'Etat syrien depuis 1970, I'auteur analyse avec
finesse le caractere ésotérique de cette secte, dans sa
discipline du secret comme dans ses piliers doctri-
naux, congruents a I'ésotérisme des autres branches
chiites. Ce chapitre permet donc de comprendre a
la fois I'identité doctrinale nusayrite et la situation
particuliéere de cette communauté dans le monde
musulman actuel.

Utile au grand public comme au chercheur
spécialisé, ce livre fournit donc un apercu synthé-
tique et précis des fondations du chiisme et de ses
principaux courants. Son grand mérite est de faire
droit a la diversité doctrinale tout en démontrant
la cohérence, historique et théologique, de cette
dimension constitutive de I'islam qu'est le chiisme.

Mathieu Terrier
CNRS - Paris

BCAI 29 50

BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

