
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 48

Daftary Farhad, 
�A History of Shi‘i Islam.

Londres, I.B. Tauris-The Institute of Ismaili 
Studies, 2013, 315 p. 
ISBN : 978-1780768410.

Première histoire générale du chiisme couvrant 
tout l’arc chronologique des origines à nos jours, 
mais aussi tout le spectre des différentes branches du 
chiisme, ce livre de Farhad Daftary vient combler un 
manque dans les études islamologiques et s’imposer 
d’emblée comme un ouvrage de référence. Volens 
nolens, la spécialisation des études chiites entraînait 
jusqu’ici un double cloisonnement, d’une part entre 
les périodes, d’autre part entre les confessions intra-
chiites. Aussi un livre présentant l’intégralité du 
chiisme dans son temps long et sa diversité doctrinale 
est-il particulièrement le bienvenu, surtout quand il 
joint à l’exhaustivité les qualités de précision et de 
concision qui caractérisent les travaux de Farhad 
Daftary, jusque-là concentrés sur l’histoire de l’ismaé-
lisme. La construction du livre apparaît déjà aussi 
complète qu’équilibrée. L’introduction (chapitre 1, 
24 p.) présente l’évolution de l’historiographie du 
chiisme. Le deuxième chapitre (31 p.) retrace les 
origines et la période de formation du chiisme avec 
l’apparition de ses différents courants. Les quatre 
chapitres suivants, de longueur décroissante, sont 
consacrés aux quatre branches composant jusqu’à 
aujourd’hui l’essentiel du monde chiite : l’imamisme 
duodécimain (ch. 3, 47 p.), l’ismaélisme (ch. 4, 39 p.), 
le zaydisme (ch. 5, 29 p.) et le nuṣayrisme-‘alawisme 
(ch. 6, 15 p.). Un glossaire des termes et expressions 
arabes, un riche appareil de notes et une bibliogra-
phie fournie achèvent de faire de ce livre une mine 
d’informations précieuses.

Du premier chapitre, on retient que l’approche 
occidentale du chiisme a longtemps été tributaire de 
l’hérésiographie sunnite, reproduisant un discours 
accusateur et réducteur dont les ismaéliens furent 
les principales victimes. C’est avec une certaine 
autocritique de l’orientalisme, mais aussi et surtout 
la découverte et l’exploitation de sources primaires 
dès le milieu du xxe siècle, que les études chiites 
ont accompli de substantiels progrès dont ce livre 
représente un premier bilan critique.

Le deuxième chapitre retrace l’histoire de la 
formation du chiisme à partir du conflit survenu au 
sujet de la succession du Prophète. Il met en lumière 
les fondements du premier chiisme : la conviction 
selon laquelle ‘Alī b. Abī Ṭālib, cousin et gendre du 
prophète Muḥammad, fut expressément désigné 
par lui comme son successeur, mais aussi l’idée que 
l’islam détient un sens spirituel caché, inaccessible à la 

raison humaine, nécessitant un guide et herméneute, 
l’imam, qui ne peut être qu’un membre de la famille 
du Prophète. La première période est celle d’un 
chiisme arabe, unifié autour de ‘Alī et de ses deux fils 
al-Ḥasan et al-Ḥusayn, petits-fils du Prophète. Une 
nouvelle phase commence avec la mort violente de 
l’imam Ḥusayn à Karbalā’ (61/680), suivie de pre-
mières divisions et de révoltes infructueuses contre le 
pouvoir. L’auteur souligne le fait important que c’est 
parmi les courants les plus radicaux et les « exagéra-
teurs » (ġulāt) que sont apparus des concepts-clés 
du chiisme comme l’occultation (ġayba), le retour 
à la vie (raǧ‘a), la mission eschatologique du Mahdî 
et l’infaillibilité (‘iṣma) des imams. Il montre aussi 
qu’à l’époque, le chiisme imamite aujourd’hui majo-
ritaire n’était qu’un courant parmi d’autres, modéré 
et minoritaire. Il insiste sur le rôle des cinquième 
et sixième imams, Muḥammad al-Bāqir (m. autour 
de 114/732) et Ǧa‘far al-Ṣādiq (m. 148/765), qui 
fournissent à l’imamisme ses bases doctrinales et 
son corpus scripturaire. Ce n’est qu’avec la désillusion 
causée par la révolution abbasside que les imams de 
cette lignée gagnent la prééminence sur ceux des 
branches chiites rivales. Alors que le zaydisme s’est 
déjà séparé après la mort tragique de l’imam Ḥusayn, 
l’imam Ǧa‘far est le dernier des imams reconnus à la 
fois par les duodécimains et par les ismaéliens.

Le troisième chapitre, entièrement voué au 
chiisme duodécimain, rappelle d’abord que son 
appellation classique est tardive, postérieure à 
l’entrée en occultation de son douzième et dernier 
imam (en 260/874). L’auteur rappelle l’élaboration 
progressive et difficile de la doctrine de l’occultation 
de l’imam et de son retour à la fin des temps, des 
dogmes demeurés centraux dans la foi chiite jusqu’à 
nos jours. Puis il divise l’histoire du chiisme imamite 
en cinq phases. La première, déjà présentée, est celle 
des imams historiques. La deuxième commence 
avec l’occultation « mineure » en 260/874, puis 
« totale » en 329/941, du douzième imam, et voit 
la montée en puissance des savants (‘ulamā’), 
gardiens et transmetteurs de l’enseignement des 
imams, compilateurs de hadiths et rédacteurs de la 
Loi imamite. L’époque bouyide (ive/xe siècle) voit se 
succéder l’école traditionnaliste de Qumm et l’école 
de théologie rationnelle (kalām) de Bagdad. Avec la 
reprise en main sunnite de l’Empire commence une 
troisième période, d’abord marquée par le repli du 
chiisme duodécimain, désormais implanté dans dif-
férents foyers d’Iran. Mais au début du viie/xiiie siècle, 
l’invasion mongole offre une nouvelle chance histo-
rique aux savants imamites qui collaborent avec les 
Ilkhanides. Comme l’auteur le souligne bien, l’époque 
voit à la fois une progression de l’imamisme sous sa 
forme « orthodoxe », l’efflorescence de nombreux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 49

mouvements extrémistes, mais aussi la « shî‘itisation 
du soufisme sunnite » en Iran, préparant la voie à 
la période suivante. C’est avec l’arrivée au pouvoir 
du chef de l’ordre des Safavides et la proclamation 
du chiisme imamite comme religion d’État en Iran 
(907/1501) que commence la quatrième phase. L’ère 
safavide voit la constitution d’un véritable clergé, 
mais aussi une véritable renaissance des sciences et 
de la philosophie. Le chiisme imamite connaît à la fois 
l’hégémonie croissante du rationalisme dit uṣūlī  et la 
reviviscence d’un traditionaliste dit aḫbārī, deux cou-
rants convergeant finalement dans une réaction anti-
philosophique et anti-soufie. La cinquième période, 
de 1800 à nos jours, voit l’école uṣūlīe triompher et les 
‘ulamā’ s’approprier les prérogatives de l’imam caché. 
Malgré l’émergence de mouvements « hétérodoxes » 
comme l’école des Chaykhis ou le mouvement bahā’ī, 
l’histoire du chiisme en Iran moderne, du mouvement 
constitutionnel de 1906 à la Révolution islamique 
de 1979, est surtout celle de sa politisation. À cette 
histoire récente déjà bien étudiée, Daftary ajoute des 
pages importantes sur les fortunes politiques diverses 
du chiisme duodécimain dans les pays aux larges 
communautés chiites, mais dominés par les sunnites, 
tels l’Irak, le Liban, le Bahrayn, l’Arabie saoudite, mais 
aussi le sous-continent indien et l’Afrique de l’Est.

La quatrième partie du livre porte sur l’ismaé-
lisme, sa période de formation et l’évolution de ses 
diverses branches. Si la présentation de la fondation 
imamite de l’ismaélisme, soit la désignation d’Ismā‘īl 
(m. avant148/765) comme imam par son père Ǧa‘far 
al-Ṣādiq, montre à l’évidence un parti-pris favorable, 
la suite du chapitre se caractérise par sa clarté et sa 
précision. Dans sa phase de formation, l’ismaélisme se 
présente comme un mouvement relativement unifié, 
bientôt même centralisé, alliant le messianisme à la 
protestation sociale et attirant de nombreux chiites 
imamites. La deuxième phase commence par l’auto-
proclamation de l’imam ‘Abd Allāh (m. 322/934), 
entraînant un chiisme entre ceux qui, suivant leur 
guide, créeront le royaume fatimide et sa doctrine 
officielle, et les dissidents qui donneront naissance 
au mouvement qarmate. L’auteur propose ici un 
bref aperçu de la Weltanschauung ismaélienne dont 
on retient surtout la distinction entre l’ésotérique 
(bāṭin) et l’exotérique (ẓāhir) et une conception 
cyclique de l’histoire prophétique. Avec la fondation 
du califat fatimide en 297/909, l’ismaélisme passe 
justement d’une période de dissimulation à une 
période de manifestation ; sa production doctrinale 
et littéraire atteint son apogée, sa prédication se 
répand dans différentes régions, notamment en Iran, 
et les rivalités des prédicateurs fatimides et qarmates 
stimulent l’activité philosophique. L’ismaélisme se 
dote aussi d’une doctrine juridique (maḏhab), mais 

en comparaison avec l’imamisme duodécimain et 
le zaydisme, il montre assez peu d’intérêt pour ce 
domaine. Au ve/xie siècle, la prédication ismaélienne 
à l’extérieur connaît une nouvelle division donnant 
naissance aux futurs Tayyibides, qui jouent ensuite 
un rôle considérable dans l’histoire du Yémen et de 
l’Inde occidentale, et aux Nizarites qui fondent bien-
tôt en Iran l’État d’Alamut. C’est sous ces deux formes 
que l’ismaélisme survit à la destruction du royaume 
fatimide en 567/1171. Si l’histoire des Ismaéliens 
d’Alamut, déjà bien renseignée par les précédents 
travaux de Farhad Daftary, fait l’objet d’un chapitre 
assez développé, l’auteur montre aussi comment 
l’ismaélisme nizarite se perpétue après Alamut, 
jusqu’à son déplacement en Inde puis en Europe à 
la période moderne, sous la direction spirituelle et 
politique de l’Agha Khan.

La cinquième partie comble indiscutablement 
un manque en ce qu’elle porte sur un des courants 
les plus mal connus de l’islam, le chiisme zaydite, 
ainsi nommé d’après leur quatrième imam, Zayn 
b. ‘Alī Zayn al-‘Ābidīn (m. 122/740), reconnu à 
la place des quatrième et cinquième imams des 
courants précédents. Daftary met bien en lumière 
le paradoxe du zaydisme originel qui développait 
une activité politique militante, mais des idées 
religieuses bien plus modérées, voire contraires à 
celles des autres courants chiites, comme le rejet de 
la notion d’impeccabilité des imams, mais aussi des 
idées eschatologiques sur l’occultation et le retour 
du Mahdī. L’auteur retrace l’histoire de ce mouve-
ment dans les deux zones géographiques qui l’ont 
exclusivement abrité : la région de la mer caspienne 
dans le nord de l’Iran et le Yémen. Dans la première, 
le zaydisme s’introduit dès la fin du iie/viiie siècle, 
s’enracine politiquement au siècle suivant avec un 
premier État chiite zaydite, conserve par la suite une 
position de puissance et produit une ample littéra-
ture hostile à l’ismaélisme comme au soufisme. Du 
ve/xie siècle jusqu’à la période safavide, l’histoire du 
zaydisme dans les régions iraniennes de la mer cas-
pienne est déterminée par ses confrontations avec 
l’ismaélisme nizarite. Il disparaît en 1000/1592 avec 
l’annexion du Gilân par les Safavides et la conversion 
de la population au chiisme duodécimain. Au Yémen, 
l’imamat zaydite est fondé à la fin du iiie/ixe siècle 
avec pour capitale Saʿda, foyer de la production 
doctrinale et de la prédication zaydites, à destination 
du Yémen comme de la Perse caspienne. Ici comme 
là, le zaydisme est confronté à la force politique et 
religieuse de l’ismaélisme. Affaibli à partir du vie/
xiie siècle, l’imamat zaydite du Yémen maintiendra 
son influence avec une fortune changeante jusqu’en 
1962. Daftary analyse de manière particulièrement 
fine ses relations complexes et tendues avec le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 50

soufisme jusqu’à l’époque moderne et le processus 
paradoxal de « sunnisation du zaydisme » abou-
tissant à des positions aux antipodes des courants 
chiites précédemment étudiés.

La sixième et dernière partie de ce livre est 
consacrée au courant nuṣayrite ou ‘alawite, demeuré 
longtemps singulièrement méconnu en raison de 
son absence de rôle politique, de son isolement 
géographique et de sa maigre production littéraire. 
Si cette communauté se trouve aujourd’hui sous les 
feux d’une actualité tragique en Syrie, ce chapitre 
a d’autant plus le mérite de rendre compte de son 
identité et de son ancienneté. Sa singularité, parmi les 
courants chiites, est d’avoir conservé des conceptions 
théologiques élaborées par les premiers « exagéra-
teurs » ; son origine remonte à Ibn Nuṣayr al-Nāmirī, 
disciple des dixième et onzième imams du chiisme 
duodécimain, prônant notamment la doctrine de 
la métempsychose. Les circonstances de la péné-
tration du nuṣayrisme en Syrie sont mal connues, 
notamment du fait de la taqiyya observée par les 
chefs du mouvement, mais l’auteur fait le point sur 
la figure majeure de  Maymūn b. Qāsim al-Tabaranī 
(m. 426/1034), fondateur d’une doctrine mêlant 
idées chiites, éléments chrétiens, philosophie grecque 
et religions iraniennes. L’histoire des nuṣayrites au 
Moyen Âge apparaît comme une suite de confronta-
tions avec les ismaéliens nizarites et les Druzes habi-
tant les mêmes montagnes. Si les persécutions subies 
de la part du pouvoir central s’intensifient jusqu’à la 
fatwa d’Ibn Taymiyya (m. 726/1328) autorisant le 
jihad contre eux, l’intégration des nuṣayrites de Syrie 
à l’Empire ottoman au xe/xvie siècle leur apporte une 
certaine autonomie. Après l’éphémère existence du 
« territoire autonome des nuṣayrites » en 1920, ils 
prennent le nom de ‘Alawites pour mettre en avant 
leurs racines chiites. Passant rapidement sur leur rôle 
dans l’État syrien depuis 1970, l’auteur analyse avec 
finesse le caractère ésotérique de cette secte, dans sa 
discipline du secret comme dans ses piliers doctri-
naux, congruents à l’ésotérisme des autres branches 
chiites. Ce chapitre permet donc de comprendre à 
la fois l’identité doctrinale nuṣayrite et la situation 
particulière de cette communauté dans le monde 
musulman actuel.

Utile au grand public comme au chercheur 
spécialisé, ce livre fournit donc un aperçu synthé-
tique et précis des fondations du chiisme et de ses 
principaux courants. Son grand mérite est de faire 
droit à la diversité doctrinale tout en démontrant 
la cohérence, historique et théologique, de cette 
dimension constitutive de l’islam qu’est le chiisme.

Mathieu Terrier 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Daftary Farhad: A History of Shi‘i Islam., recensé par Mathieu Terrier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

