
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 40

Bravmann Meïr Moshe, 
�The Spiritual Background of Early Islam. Studies 
in Ancient Arab Concepts. Intr. Andrew Rippin.

Leyde-Boston, Brill (Classics in Islam, 4), 2009, 
xvi + 336 p. 
ISBN : 978-900417205

Il est fort heureux que la collection « Classics in 
Islam » des éditions Brill intègre en son sein l’ouvrage 
pour le moins classique de Meïr Moshe Bravmann 
(3 juillet 1909 – 16 septembre 1977) intitulé The 
Spiritual Background of Early Islam. Studies in Ancient 
Arab Concepts. Ce livre, dont l’importance n’est 
plus à démontrer (1), et paru il y a quarante ans déjà, 
demeure, encore aujourd’hui, par son extraordinaire 
érudition et sa rigueur philologique, un travail de 
référence pour les spécialistes s’intéressant à la 
genèse de l’islam. La thèse centrale de l’auteur est 
bien connue et se résume ainsi : loin de constituer 
une rupture radicale, la prédication de Muḥammad 
et la société islamique qui s’ensuivit ont préservé 
nombre de concepts et de normes issus de la société 
de l’Arabie préislamique. Comme le précise l’auteur 
dans une préface à cet ouvrage en janvier 1972 : « Ma 
conviction fondamentale est que ces concepts et 
ces termes foncièrement arabes qui survécurent au 
début de l’Islam ne doivent pas être pris en compte 
(comme c’est souvent le cas) comme d’antiques 
reliques, mais bien comme des éléments vivifiants 
et puissants, telles des forces créatrices qui contri-
buèrent à générer de nouvelles valeurs historiques 
et sociales caractéristiques des premiers stades de 
la société islamique et de son histoire » (p. vii). C’est 
sans nul doute cette conviction qui donne à ce travail 
sa cohérence et son unité.

Constituée d’une collection de quatorze articles 
ou contributions écrits entre les années 1940 et 1970, 
et d’autres, alors inédits, cette nouvelle édition béné-
ficie d’une introduction écrite par Andrew Rippin, 
professeur émérite d’histoire de l’Islam à l’Université 
de Victoria (Canada). Instructive et factuelle, ces 
quelques pages introductives rappellent le parcours 
académique de cet élève de Carl Brockelmann et 
souligne le dévouement quasi monacal avec lequel 
l’auteur se consacrait à sa recherche.

(1)  Par ordre chronologique, on citera notamment les comptes 
rendus élogieux de G. Vajda, Revue de l’Histoire des Religions128, 
(1973), p. 74-78 ; Montgomery Watt, Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies 36/1, (1973), p. 135-136 ; S. D. Goitein, 
Journal of the American Oriental Society 94/2, (1974), p. 235-237 ; 
R. Patai, American Anthropologist 75/6, (1976), p. 1871–1872 ; 
H. T. Norris, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain 
& Ireland (New Series) 108, (1976), p. 156-157.

La première contribution (« The Spiritual Back-
ground Of Early Islam And The History Of Its Principal 
Concepts », p. 1-38) qui inspire de l’ensemble de 
l’ouvrage est une enquête précise autour de plusieurs 
termes et expressions représentant des « notions 
fondamentales (basic) illustrant l’arrière plan idéolo-
gique et psychologique des débuts de l’Islam » (p. I). 
Constitué de quatre sections (A., B., C., D.), l’analyse 
revient sur les couples de termes muruwwa/dīn (A.) 
et dunyā wa-l-buʿd/dunyā wa-l-āḫira (D.), ainsi que 
des mots islām (B.) et imān (D.). S’opposant à la thèse 
de Goldziher qui faisait des mots muruwwa et dīn des 
notions opposées, l’auteur en montre au contraire 
leurs complémentarités et défend la thèse que le 
terme muruwwa a bien le sens de « virtus ». S’agissant 
d’« islam » dont il n’existe que 4 occurrences dans le 
Coran, il rappelle son sens préislamique d’attitude 
guerrière qui souhaite « défier la mort » dans un acte 
de pur sacrifice. S’intéressant au terme « imān », Meïr 
Moshe Bravamann (dorénavant MB) rappelle qu’il 
connote originellement le sens de « sentiment de 
sécurité ». Enfin, revenant sur le couple āḫira/dunyā, 
MB rappelle la dimension eschatologique qui entoure 
ces dénominations soulignant que le terme dunyā 
a remplacé – dans une perspective islamique - le 
terme antérieur de buʿd (« éloignement »), synonyme 
« d’être mort ».

« Heroic Motives In Early Arabic Literature » 
(p. 39-122) démontre, à travers l’analyse  des usages 
des termes tels que amr, kufr ou anṣār, comment 
les vertus héroïques et cardinales (détermination, 
endurance, solidarité, obéissance) qui prévalaient 
dans les sociétés préislamiques sont préservées par 
la nouvelle religion.

« Sunnah And Related Concepts » (p. 123-198) 
est une vaste enquête étymologique autour des 
concepts clés tels que sunna, sīra et autres expres-
sions apparentées. À partir notamment des travaux 
de J. Schacht, J. Margoliouth, A. Guillaume auxquels 
il se réfère au début des trois sections de ce long 
chapitre (A. Sunnah and Sîrah ; B. The Concrete ‘Mate-
rial’ Character of Sunnah ; C. The Verb sanna in the 
Meaning « to assign, to determine »), MB parvient 
à déceler le probable sens primitif du terme sīra : 
« pratique, procédure ». S’appuyant sur un texte de 
Balāḏurī, il montre que sīra a eu précédemment le 
sens qu’on donnera par la suite à sunna, c’est-à-dire 
la pratique du Prophète (p. 128). Quant au terme 
sunna, MB montre que le terme signifiait préala-
blement la pratique personnelle du Prophète et 
non celle de la communauté, sens qu’elle possédait 
originellement dans la société préislamique où elle 
impliquait l’idée de chose instituée (« decreed ») 
par une personne déterminée (ancêtre ?). D’autres 
sections sont consacrées aux termes ʿ ilm, raʾy, iǧtihād 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Bravmann Meïr Moshe: The Spiritual Background of Early Islam. Studies in Ancient Arab Concepts. Intr. Andrew Rippin., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 41

mais aussi iǧmāʿ. MB démontre notamment que leur 
sens connote l’idée de « raisonnement (personnel) ».

« The Ancient Arab Background Of The Qurʾānic 
Concept Al-ǧizyaonnée par Kister de l’expression al-
Ğizyatu ʿ an Yadin » MB s’accorde à penser qu’il s’agit 
bien de la taxe que doivent acquitter les ḏimmī-s ou 
minorités religieuses « protégées ». Il rattache cette 
expression à une pratique préislamique où le vaincu 
devait s’acquitter d’une dette pécuniaire à l’égard du 
vainqueur qui lui laissait la vie sauve.

« Bayʿah «Homage»: A Proto-Arab (South-
Semitic) Concept » (p. 213-219) analyse l’usage du 
terme sud-sémitique bayʿa signifiant l’acte et « le 
serment d’allégeance » désignant primitivement 
le contrat liant deux parties (p. 215). MA souligne 
ici la transition entre le terme tabāyaʿū (« jurer 
allégeance ») et un sens dérivé fort usité et secondaire 
tabiʿahu (« il le suivit »).

« The Original Meaning Of Arabic Wazir » (p. 220-
226) est une réflexion étymologique sur le terme fort 
discuté de wazīr. Écartant l’hypothèse d’une origine 
iranienne, MB privilégie l’étymologie arabe (troisième 
forme de la racine zr, āzara, « apporter son aide ») 
renforcé par les correspondances hébraïques de la 
même racine.

« Chapter Seven - Allāh’s Liberty To Punish Or 
To Forgive » (p. 227-228) met en relation la liberté 
de Dieu de punir ou de pardonner et le chef tribal 
de la période antéislamique détenteur des mêmes 
prérogatives à l’égard de ses hommes.

« The Surplus Of Property’: An Early Arab 
Social Concept » (p. 229-253) revient sur le sens des 
termes coraniques et synonymiques ʿ afw et faḍl. Ces 
deux termes qui connotent l’idée de « surplus de la 
propriété » font référence à l’action recommandée 
de donner aux indigents ou encore de prélever les 
biens d’un vaincu. À l’appui de nombreux textes, 
MB montre comment ces notions prévalaient déjà 
avant l’islam, annonçant les valeurs de générosité 
et de mansuétude que l’on retrouve dans le Coran.

« The Return Of The Hero: An Early Arab Motif » 
(p. 254-287) reprend une thématique éculée de la 
poésie antéislamique du « retour du héros » que MB 
associe finalement à l’idée du retour du Mahdi (al-
Mahdī al-muntaẓar) dans la conception chiite. Cette 
thématique est par ailleurs l’objet d’une analyse serrée 
et croisée de plusieurs passages poétiques (diwans 
d’al-Aʿšā, d’al-Nābiġa notamment) où se manifeste 
le topos du prince en captivité ou malade et qui 
retourne vers les siens (p. 277).

« Life After Death In Early Arab Conception » 
(p. 288-295) est une réflexion sur l’emploi des termes 
muqīm et aqāma glanés dans certains extraits de la 
poésie préislamique. MB montre que leur emploi vise 
à signifier l’éternelle sédentarité du bédouin lorsqu’il 
meurt en opposition radicale avec sa condition hau-
tement désirée et antérieure de nomade.

« The Hunger Of The Bedouin » (p. 296-300) 
met en relation la pratique coranique de jeûner trois 
jours à la suite du non-respect d’un serment avec 
la pratique antéislamique attestée du jeûne par les 
chasseurs bédouins considérés comme des « jeûneurs 
de trois jours (ṭāwī ṯalāṯin) » (p. 298).

« Equality Of Birth Of Husband And Wife 
(Kafāʾa), An Early Arab Principle » (p. 301-310) 
illustre par plusieurs exemples combien la notion 
de kafāʾa (l’égalité du statut de naissance entre les 
partenaires dans un mariage) était déjà un principe 
bien établi dans la période préislamique. MB s’oppose 
ainsi à la thèse de Zyadeh qui défendait l’idée d’une 
origine iranienne de cette notion.

« The State Archives In The Early Islamic Era » 
(p. 311-314) tend à démontrer qu’il existe bel et bien 
la notion d’archives (lieu où s’entreposent des docu-
ments) impliquée par des allusions narratives évi-
dentes (puisées dans les Ansāb al-ašraf d’al-Balaḏurī 
à propos de la figure de Marwān b. al-Ḥakam) et 
des expressions (Bayt al-Qarāṭīs) à l’usage univoque, 
toutes déjà présentes dans ces sources des premiers 
siècles de l’Islam.

« The Community ’s Participation In The 
Punishment Of Crime In Early Arab Society » (p. 315 

–334) revient sur la « Charte de Médine » étudiée par 
Wellhausen. S’opposant à l’idée de ce dernier selon 
laquelle Muḥammad aurait modifié les conditions du 
traitement du crime de sang, MB montre à l’appui 
de plusieurs exemples très convaincants que l’obli-
gation par la communauté d’arrêter tout criminel et 
de le rendre à la famille lésée était déjà bien établie 
avant l’Islam.

L’index des termes arabes demeure toujours 
très utile pour toute recherche sur le vocabulaire des 
premiers siècles de l’Islam.

Ouvrage classique, d’une érudition confondante, 
on ne saurait faire justice à un tel livre dans le cadre 
restreint d’un compte rendu. On notera d’ailleurs son 
étonnante actualité lorsque l’on songe par exemple 
au développement remarquable des études cora-
niques ces vingt dernières années. La contribution 
de MB reste ainsi majeure car elle rappelle, contre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Bravmann Meïr Moshe: The Spiritual Background of Early Islam. Studies in Ancient Arab Concepts. Intr. Andrew Rippin., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 42

l’avis d’une approche hypercritique qui disqualifie 
les sources arabes trop systématiquement, l’intérêt 
d’une approche comparative prudente de ces mêmes 
sources (poésie ou récit antéislamique). En l’occur-
rence, une récente contribution de Thomas Bauer, 
« The Relevance of Early Arabic Poetry for Qur’anic 
Studies (2) » relève du même genre de travail que celui 
de MB tout en ouvrant la recherche étymologique à 
l’apport de la langue syriaque.

Mehdi Azaiez 
Katholieke Universiteit Leuven

(2)  Th. Bauer, « The Relevance of Early Arabic Poetry for Qur’anic 
Studies » in The Qurʾān in Context, Historical and Literary Inves-
tigations into the Qurʾanic Milieu, Leyde, Brill (Middle East and 
Islamic Studies), 2009, p. 699-732.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Bravmann Meïr Moshe: The Spiritual Background of Early Islam. Studies in Ancient Arab Concepts. Intr. Andrew Rippin., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

