| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BoiviN Michel,

Lagha khan et les Khojah. Islam chiite

et dynamiques sociales

dans le sous-continent indien (1843-1954).

Paris, Editions Karthala et ISMM, 2013, 351 p.
ISBN:978-2811109585.

Ce travail, une version remaniée de la these
d’habilitation de l'auteur soutenue a l'université Paris
X-Nanterre sous la direction de Raymond Jamous,
étudie l'instauration de I'ismaélisme nizarite dans le
sous-continent indien a €poque contemporaine, a
travers une analyse de I'évolution socioreligieuse des
Khojah du Sindh deltaique et du port de Karachi de
1843 a 1954.

Lauteur propose une déconstruction foucal-
do-wébérienne des Khojah, opposée a la tendance
essentialiste qui, jusqu'a une époque récente, prédo-
minait dans les études portant sur ce groupe, ainsi
que sur sa tradition religieuse connue sous le nom
de satpanth, ses hymnes religieux, les gindn-s, et son
écriture, le khojki. A cet égard, l'auteur évite les ana-
chronismes qui tendent a centrer I'histoire du groupe
sur le Moyen-Orient dans le but de rationaliser la
continuité de l'ismaélisme nizarite en Inde. Dans
cette derniere perspective essentialiste, les guides
spirituels fondateurs (pir-s), censés avoir converti
les Khojah au satpanth a partir du xi1ve siecle, sont
percus comme des missionnaires ismaéliens (dd‘i-s)
envoyés par I'imam nizarite de Perse, les ginan-s
comme de la propagande (da‘wa) nizarite en Inde, le
satpanth, comme un ismaélisme nizarite vernaculaire,
et le khojki comme une écriture nizari ismaélienne
secrete (1),

La perspective indo-centrée privilégiée par
l'auteur révele, au contraire, les discontinuités en ce
qui concerne les Khojah, de 'instauration de l'ismaé-
lisme nizarite en Inde a I'époque contemporaine.
S'appuyant sur des travaux de terrain, notamment
sur ceux de Francoise Mallison @ et, a minima, de
Dominique-Sila Khan ), l'auteur souligne l'infrastruc-
ture sindhienne de I'épistéme des Khojah avant leur
confrontation historique avec le quarante-sixieme
imam nizarite, le premier agha khan, Hasan ‘Ali Sah

(1) Voir par exemple F. Daftary, The Ismailis: Their History and
Doctrines, 2¢ édition, Cambridge, Cambridge University Press,
2007, p. 442-450.

(2) F.Mallison, «La secte ismaélienne des Nizari ou Satpanthi
en Inde: hétérodoxie hindoue ou musulmane? », dans S. Bouez
(éd.), Ascese et renoncement en Inde, ou la Solitude bien ordonnée,
Paris, L'Harmattan, 1992, p. 105-113.

(3) D.-S.Khan, Conversions and Shifting Identities. Ramdev Pir
and the Ismailis in Rajasthan, Delhi, Manohar/Centre de Sciences
Humaines, 1997.

|

(1800-1881). Il émet, de ce fait, 'hypothese quelque
peu provocante que c'est bien le premier dgha khan
qui donna l'impulsion décisive a I'«ismaélisation »
des Khojah en réinventant le satpanth comme
ismaélisme nizarite.

Linnovation principale de l'auteur est de mon-
trer comment ce processus s'est déroulé du point
de vue sociologique. En se concentrant sur des
pratiques discursives qui témoignent de l'action des
agha khan-s sur la vie socioreligieuse des Khojah,
son analyse se distingue des travaux précédents qui
examinaient la constitution du groupe Khojah nizari
ismaélien du point de vue juridique, notamment a
travers les célebres proces de Bombay intentés par
les Khojah aux agha khan-s (),

Outre l'introduction et la conclusion générale,
l'ouvrage est divisé en deux grandes parties sub-
divisées en plusieurs chapitres. La premiére partie
(p- 31-184) comprend trois chapitres.

Dans le premier chapitre, I'auteur s’attache
d’abord a déconstruire l'identité « caste sectaire »
des Khojah: comment devient-on Khojah? Il éta-
blit qu'un processus de «khojisation » était en
cours a travers lequel plusieurs castes hindoues
d'occupations et de statuts divers, y compris des
intouchables, s'intégraient au groupe connu sous
le nom de Khojah. Il aborde ensuite une nouvelle
dynamique qui va renforcer la « khojisation »: il s'agit
de I'«agha khanisation », c’est-a-dire de la centrali-
sation charismatique par laquelle Hasan ‘Ali Sah, et
ses successeurs, “Ali Sah Agha Khan 11 (1830-1885) et
Sultan Muhammad Sah Agha Khan Il (1885-1957),
ont pu s'imposer comme intercesseurs uniques du
groupe. Pour établir cette centralisation, l'auteur
s'appuie sur trois éléments: 'accaparement mis en
ceuvre par I'dgha khan sur les lignages des pir-s et
des sayyid-s locaux vénérés par les Khojah avant le
milieu du x1x¢ siecle; l'identification de I'dgha khan
a I'imam Husayn, puis I'interdiction des cérémonies
liées au culte de ce dernier, et la métamorphose de
I'agha khan, aupres des Khojah, de Niklanki, parousie
de la saveur vichnouite, en imam nizari ismaélien
manifesté hic et nunc. Cette centralisation charis-
matique connait néanmoins des limites: c’est ce
que l'auteur montre en fin de chapitre a travers une
analyse de I'échec du Khojah Succession Bill de 1884,
un projet de loi entérinant les régles de succession
hindoue au sein des Khojah, qui contribua fortement
a la cristallisation de la dissidence Khojah sunnite et
Khojah chiite duodécimaine.

(4) Voir notamment ). Masselos, “The Khojah of Bombay: The
Defining of Formal Membership Criteria During the Nineteenth
Century”, dans Imtiaz Ahmad (éd.), Caste and Social Stratification
among Muslims in India, New Delhi, Manohar, 1978, p. 97-116.

|

BCAI 29

BCAIl en ligne

37

BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’agha khan et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Le chapitre suivant traite de I'émergence de la
gama‘at ou communauté ismaélienne durant la pre-
miére moitié du xx¢ siecle. Dans un premier temps,
l'auteur étudie le développement de 1876 a 1905 de la
dissidence Khojah chiite duodécimaine. Il démontre
que les motifs des contestations a Karachi furent plus
complexes qu'une critique de l'autorité religieuse de
I'agha khan, ainsi que de la multiplication des taxes.
L'accent est mis a contrario sur les rivalités entre
des lignages qui contrdlaient la caste avant que ce
contréle ne soit remis en cause par I'aghd khan. La
rupture en 1905 avec les Khojah duodécimains per-
mit de finalement fonder la gama‘at ismaélienne. Par
la suite, I'auteur s'interroge sur les transformations
des deux piliers traditionnels de la caste — le muhi et
le gama‘at-khana — pour expliquer comment I'agha
khan prit 'ascendance sur sa gouvernance a travers
de nouvelles élites et institutions. Puis, il décrit le
renforcement par ldghd khdn de la cohésion de la
nouvelle gamd‘at ismaélienne, d’'une part par une
vigoureuse stratégie matrimoniale entre les sous-
groupes Khojah, et d'autre part par une politique de
I'élargissement visant a intégrer des groupes plus ou
moins marginaux comme les Gupti et les Momnah
qui avaient officiellement déclaré leur allégeance au
troisieme dgha khdn, Sultan Muhammad Sah. Enfin,
l'auteur évoque les relations entre la gamd‘at ismaé-
lienne et les autres communautés.

Le troisieme et dernier chapitre de la premiere
partie aborde une problématique fondamentale:
I'adéquation entre la religion de I'agha khan et celle
des Khojah. Le chapitre commence avec une analyse
de la négociation entre Idgha khdn et les Khojah sur
les gindn-s. L'auteur accorde a juste titre une impor-
tance particuliere aux processus d’uniformisation,
de canonisation et de diffusion massive des gindn-s
au sein de la nouvelle gama‘at ismaélienne a partir
du tournant du xx¢ siécle. Lenjeu était de taille car
les gindn-s devinrent ainsi la source normative dévo-
tionnelle du groupe et I'expression par excellence de
son identité. Malgré 'lhomogénéisation de la gama‘at
grace aux gindn-s, son « islamisation » demeurait loin
d’étre réalisée. Dans ces conditions, la gama‘at dut
cependant répondre aux critiques des Khojah duo-
décimains et aux efforts de «reconversion » a I'hin-
douisme de 'Arya Samaj, l'organisation néo-hindoue
créée en 1875 dans le Pendjab. C'est pourquoi la
période de I'apres-guerre, comme le rappelle l'auteur,
aconnu un essor important de la littérature apologé-
tique. Létude qu'il fait de ces débats idéologiques est
suivie d’'une rétrospective des différentes étapes de
I'«islamisation » de la priére canonique (la du‘a) du
début du xx® siecle a 1956, date ou la du‘d en gujrati
fut remplacée par une version rédigée entierement

en arabe. Lauteur évalue subséquemment I'impact
|

de I'«islamisation », alors en cours, a travers une
analyse de la position des Khojah nizari ismaéliens
face aux piliers de I'islam, des registres lexicaux du
corpus des ginan-s, et de 'onomastique. Le chapitre
s'acheve par une réflexion sur les nouvelles dissi-
dences provoquées par les tentatives d’«islamiser »
la gama‘at ismaélienne.

La deuxiéme partie de l'ouvrage (p. 185-314),
comprenant deux chapitres, vise, quant a elle, a res-
taurer, par une approche synchronique, I'enchevétre-
ment des champs problématiques étudiés diachroni-
quement dans la premiére partie. Lauteur revient, en
conséquence, dans le quatriéme chapitre sur les trois
processus de « khojisation », d’«agha khanisation »
et d'«islamisation ». Sile processus d’« islamisation »
restait prédominant dans un domaine comme celui
des adresses a I'agha khan, il montre que c’était bien
la dynamique d’'«agha khanisation » qui prévalait sur
le champ rituel. En effet, les rites de passage, les fétes
et les rituels communautaires des Khojah empruntés
a la culture sindhienne furent progressivement liées
a l'agha khan en tant qu’'imam et vidés de leur subs-
tance castaire. Quoi qu'il en soit, des vestiges du culte
des saints — c'est-a-dire d'autres fournisseurs de salut
hormis I'agha khan — ont cependant survécu chez les
Khojah du Sindh. Lauteur s'arréte sur cette survivance
qui se limite principalement aux deux sanctuaires
(dargah-s) situés dans le Sindh intérieur, Pir Tag al-Din
(Sah Torrel) et Amir Pir. Le chapitre se cl6t avec une
analyse de I'évolution, dans le contexte pakistanais,
de l'ultime avatar du processus de « khojisation »: la
conversion a l'ismaélisme des populations hors-castes
comme les Bhil, les Kohli et les Menghwar.

Contrairement aux chapitres précédents, le
cinquiéme chapitre est axé non pas sur le rapport de
force entre I'agha khan et les Khojah du Sindh, mais
sur celui qui confronte, d'un coté, I'agha khan et les
Khojah du Sindh et, de l'autre, le reste du monde.
L'arrivée massive a Karachi desimmigrés ismaéliens a
la suite de la partition créa de nouvelles tensions. Bien
que les nouveaux immigrés aient pu étre intégrés au
sein des nouvelles institutions, la communauté restait
menacée, tant par l'islamisation étatique pronée par
des premiers ministres pakistanais successifs que par
la montée en puissance du discours fondamentaliste.
Quelles étaient les réponses apportées par I'dgha
khan face a ces défis majeurs ? Lauteur constate que
la mise en ceuvre d’'une dynamique humanitaire
était, tout compte fait, ambivalente durant cette
phase. Dans I'état actuel, il est peut-étre trop tot pour
connaitre I'impact du décentrement du satpanth
des Khojah vers un ismaélisme arabo-persan plus
en adéquation avec l'islam normatif qui gagnait du
terrain. Cette initiative s'inscrit notamment dans un

programme d'éducation religieuse uniformisée qui
|

BCAI 29 38
BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’agha khan et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

faitappel aux compétences des orientalistes occiden-
taux. Compte tenu de cette politique de globalisation
de l'ismaélisme, le reliquat des rituels du satpanth et
méme la littérature ginanienne des Khojah risquent
dorénavant de tomber en déshérence. Il n'est donc
pas étonnant de voir l'apparition d'une nouvelle
construction identitaire ismaélienne transnationale,
mais surtout transculturelle.

En définitive, l'auteur, historien et ethnologue,
bon connaisseur du Sindh, met a la disposition des
chercheurs une étude de premier plan. Si sa pre-
miere approche, diachronique, montre comment
I'aghd khan prit le controle de la caste des Khojah,
la seconde approche, synchronique, témoigne d'une
résilience remarquable de son cadre idéologique
sindhien. De surcroit, en soutenant la these de la
discontinuité, 'auteur démontre que I'instauration de
I'ismaélisme nizarite dans le contexte sud-asiatique
a l'époque contemporaine fut bien plus compliquée
que ce que les travaux dirigés sous I'’égide de I'Institut
détudes ismaéliennes de Londres ont voulu laisser
croire.

Zahir Bhalloo
CEIAS-EHESS - Paris

BCAI 29 39

BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’agha khan et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

