
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 37

Boivin Michel,�
L’âghâ khân et les Khojah. Islam chiite  
et dynamiques sociales 
 dans le sous-continent indien (1843-1954).

Paris, Éditions Karthala et IISMM, 2013, 351 p. 
ISBN : 978-2811109585.

Ce travail, une version remaniée de la thèse 
d’habilitation de l’auteur soutenue à l’université Paris 
X-Nanterre sous la direction de Raymond Jamous, 
étudie l’instauration de l’ismaélisme nizārite dans le 
sous-continent indien à l’époque contemporaine, à 
travers une analyse de l’évolution socioreligieuse des 
Khojah du Sindh deltaïque et du port de Karachi de 
1843 à 1954.

L’auteur propose une déconstruction foucal-
do-wébérienne des Khojah, opposée à la tendance 
essentialiste qui, jusqu’à une époque récente, prédo-
minait dans les études portant sur ce groupe, ainsi 
que sur sa tradition religieuse connue sous le nom 
de satpanth, ses hymnes religieux, les ginān-s, et son 
écriture, le khojki. À cet égard, l’auteur évite les ana-
chronismes qui tendent à centrer l’histoire du groupe 
sur le Moyen-Orient dans le but de rationaliser la 
continuité de l’ismaélisme nizārite en Inde. Dans 
cette dernière perspective essentialiste, les guides 
spirituels fondateurs (pīr-s), censés avoir converti 
les Khojah au satpanth à partir du xive siècle, sont 
perçus comme des missionnaires ismaéliens (dāʿī-s) 
envoyés par l’imam nizārite de Perse, les ginān-s 
comme de la propagande (daʿwa) nizārite en Inde, le 
satpanth, comme un ismaélisme nizārite vernaculaire, 
et le khojki comme une écriture nizārī ismaélienne 
secrète (1).

La perspective indo-centrée privilégiée par 
l’auteur révèle, au contraire, les discontinuités en ce 
qui concerne les Khojah, de l’instauration de l’ismaé-
lisme nizārite en Inde à l’époque contemporaine. 
S’appuyant sur des travaux de terrain, notamment 
sur ceux de Françoise Mallison (2) et, a minima, de 
Dominique-Sila Khan (3), l’auteur souligne l’infrastruc-
ture sindhienne de l’épistémè des Khojah avant leur 
confrontation historique avec le quarante-sixième 
imam nizārite, le premier āghā khān, Ḥasan ʿAlī Šāh 

(1)  Voir par exemple F. Daftary, The Ismaʿilis: Their History and 
Doctrines, 2e édition, Cambridge, Cambridge University Press, 
2007, p. 442-450.
(2)  F. Mallison, « La secte ismaélienne des Nizārī ou Satpanthī 
en Inde: hétérodoxie hindoue ou musulmane ? », dans S. Bouez 
(éd.), Ascèse et renoncement en Inde, ou la Solitude bien ordonnée, 
Paris, L’Harmattan, 1992, p. 105-113.
(3)  D.-S. Khan, Conversions and Shifting Identities. Rāmdev Pir 
and the Ismailis in Rajasthan, Delhi, Manohar/Centre de Sciences 
Humaines, 1997.

(1800-1881). Il émet, de ce fait, l’hypothèse quelque 
peu provocante que c’est bien le premier āghā khān 
qui donna l’impulsion décisive à l’« ismaélisation » 
des Khojah en réinventant le satpanth comme 
ismaélisme nizārite.

L’innovation principale de l’auteur est de mon-
trer comment ce processus s’est déroulé du point 
de vue sociologique. En se concentrant sur des 
pratiques discursives qui témoignent de l’action des 
āghā khān-s sur la vie socioreligieuse des Khojah, 
son analyse se distingue des travaux précédents qui 
examinaient la constitution du groupe Khojah nizārī 
ismaélien du point de vue juridique, notamment à 
travers les célèbres procès de Bombay intentés par 
les Khojah aux āghā khān-s (4).

Outre l’introduction et la conclusion générale, 
l’ouvrage est divisé en deux grandes parties sub-
divisées en plusieurs chapitres. La première partie 
(p. 31-184) comprend trois chapitres.

Dans le premier chapitre, l’auteur s’attache 
d’abord à déconstruire l’identité « caste sectaire » 
des Khojah : comment devient-on Khojah ? Il éta-
blit qu’un processus de « khojisation » était en 
cours à travers lequel plusieurs castes hindoues 
d’occupations et de statuts divers, y compris des 
intouchables, s’intégraient au groupe connu sous 
le nom de Khojah. Il aborde ensuite une nouvelle 
dynamique qui va renforcer la « khojisation » : il s’agit 
de l’« āghā khānisation », c’est-à-dire de la centrali-
sation charismatique par laquelle Ḥasan ʿAlī Šāh, et 
ses successeurs, ʿ Alī Šāh Āghā Khān II (1830-1885) et 
Sultān Muḥammad Šāh Āghā Khān III (1885-1957), 
ont pu s’imposer comme intercesseurs uniques du 
groupe. Pour établir cette centralisation, l’auteur 
s’appuie sur trois éléments : l’accaparement mis en 
œuvre par l’āghā khān sur les lignages des pīr-s et 
des sayyid-s locaux vénérés par les Khojah avant le 
milieu du xixe siècle ; l’identification de l’āghā khān 
à l’imam Ḥusayn, puis l’interdiction des cérémonies 
liées au culte de ce dernier, et la métamorphose de 
l’āghā khān, auprès des Khojah, de Niklankī, parousie 
de la saveur vichnouïte, en imam nizārī ismaélien 
manifesté hic et nunc. Cette centralisation charis-
matique connaît néanmoins des limites : c’est ce 
que l’auteur montre en fin de chapitre à travers une 
analyse de l’échec du Khojah Succession Bill de 1884, 
un projet de loi entérinant les règles de succession 
hindoue au sein des Khojah, qui contribua fortement 
à la cristallisation de la dissidence Khojah sunnite et 
Khojah chiite duodécimaine.

(4)  Voir notamment J. Masselos, “The Khojah of Bombay: The 
Defining of Formal Membership Criteria During the Nineteenth 
Century”, dans Imtiaz Ahmad (éd.), Caste and Social Stratification 
among Muslims in India, New Delhi, Manohar, 1978, p. 97-116.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’âghâ khân et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 38

Le chapitre suivant traite de l’émergence de la 
ǧamāʿat ou communauté ismaélienne durant la pre�-
mière moitié du xxe siècle. Dans un premier temps, 
l’auteur étudie le développement de 1876 à 1905 de la 
dissidence Khojah chiite duodécimaine. Il démontre 
que les motifs des contestations à Karachi furent plus 
complexes qu’une critique de l’autorité religieuse de 
l’āghā khān, ainsi que de la multiplication des taxes. 
L’accent est mis a contrario sur les rivalités entre 
des lignages qui contrôlaient la caste avant que ce 
contrôle ne soit remis en cause par l’āghā khān. La 
rupture en 1905 avec les Khojah duodécimains per-
mit de finalement fonder la ǧamāʿat ismaélienne. Par 
la suite, l’auteur s’interroge sur les transformations 
des deux piliers traditionnels de la caste – le muḫī et 
le ǧamāʿat-khāna – pour expliquer comment l’āghā 
khān prit l’ascendance sur sa gouvernance à travers 
de nouvelles élites et institutions. Puis, il décrit le 
renforcement par l’āghā khān de la cohésion de la 
nouvelle ǧamāʿat ismaélienne, d’une part par une 
vigoureuse stratégie matrimoniale entre les sous-
groupes Khojah, et d’autre part par une politique de 
l’élargissement visant à intégrer des groupes plus ou 
moins marginaux comme les Guptī et les Momnah 
qui avaient officiellement déclaré leur allégeance au 
troisième āghā khān, Sultān Muḥammad Šāh. Enfin, 
l’auteur évoque les relations entre la ǧamāʿat ismaé-
lienne et les autres communautés.

Le troisième et dernier chapitre de la première 
partie aborde une problématique fondamentale : 
l’adéquation entre la religion de l’āghā khān et celle 
des Khojah. Le chapitre commence avec une analyse 
de la négociation entre l’āghā khān et les Khojah sur 
les ginān-s. L’auteur accorde à juste titre une impor-
tance particulière aux processus d’uniformisation, 
de canonisation et de diffusion massive des ginān-s 
au sein de la nouvelle ǧamāʿat ismaélienne à partir 
du tournant du xxe siècle. L’enjeu était de taille car 
les ginān-s devinrent ainsi la source normative dévo-
tionnelle du groupe et l’expression par excellence de 
son identité. Malgré l’homogénéisation de la ǧamāʿat 
grâce aux ginān-s, son « islamisation » demeurait loin 
d’être réalisée. Dans ces conditions, la ǧamāʿat dut 
cependant répondre aux critiques des Khojah duo-
décimains et aux efforts de « reconversion » à l’hin-
douisme de l’Ārya Samāj, l’organisation néo-hindoue 
créée en 1875 dans le Pendjab. C’est pourquoi la 
période de l’après-guerre, comme le rappelle l’auteur, 
a connu un essor important de la littérature apologé-
tique. L’étude qu’il fait de ces débats idéologiques est 
suivie d’une rétrospective des différentes étapes de 
l’« islamisation » de la prière canonique (la duʿā) du 
début du xxe siècle à 1956, date où la duʿā en gujrati 
fut remplacée par une version rédigée entièrement 
en arabe. L’auteur évalue subséquemment l’impact 

de l’« islamisation », alors en cours, à travers une 
analyse de la position des Khojah nizārī ismaéliens 
face aux piliers de l’islam, des registres lexicaux du 
corpus des ginān-s, et de l’onomastique. Le chapitre 
s’achève par une réflexion sur les nouvelles dissi-
dences provoquées par les tentatives d’« islamiser » 
la ǧamāʿat ismaélienne.

La deuxième partie de l’ouvrage (p. 185-314), 
comprenant deux chapitres, vise, quant à elle, à res-
taurer, par une approche synchronique, l’enchevêtre-
ment des champs problématiques étudiés diachroni-
quement dans la première partie. L’auteur revient, en 
conséquence, dans le quatrième chapitre sur les trois 
processus de « khojisation », d’« āghā khānisation » 
et d’« islamisation ». Si le processus d’« islamisation » 
restait prédominant dans un domaine comme celui 
des adresses à l’āghā khān, il montre que c’était bien 
la dynamique d’« āghā khānisation » qui prévalait sur 
le champ rituel. En effet, les rites de passage, les fêtes 
et les rituels communautaires des Khojah empruntés 
à la culture sindhienne furent progressivement liées 
à l’āghā khān en tant qu’imam et vidés de leur subs-
tance castaire. Quoi qu’il en soit, des vestiges du culte 
des saints – c’est-à-dire d’autres fournisseurs de salut 
hormis l’āghā khān – ont cependant survécu chez les 
Khojah du Sindh. L’auteur s’arrête sur cette survivance 
qui se limite principalement aux deux sanctuaires 
(dargāh-s) situés dans le Sindh intérieur, Pīr Tāǧ al-Dīn 
(Šāh Torrel) et Amīr Pīr. Le chapitre se clôt avec une 
analyse de l’évolution, dans le contexte pakistanais, 
de l’ultime avatar du processus de « khojisation » : la 
conversion à l’ismaélisme des populations hors-castes 
comme les Bhīl, les Kohlī et les Menghwār.

Contrairement aux chapitres précédents, le 
cinquième chapitre est axé non pas sur le rapport de 
force entre l’āghā khān et les Khojah du Sindh, mais 
sur celui qui confronte, d’un côté, l’āghā khān et les 
Khojah du Sindh et, de l’autre, le reste du monde. 
L’arrivée massive à Karachi des immigrés ismaéliens à 
la suite de la partition créa de nouvelles tensions. Bien 
que les nouveaux immigrés aient pu être intégrés au 
sein des nouvelles institutions, la communauté restait 
menacée, tant par l’islamisation étatique prônée par 
des premiers ministres pakistanais successifs que par 
la montée en puissance du discours fondamentaliste. 
Quelles étaient les réponses apportées par l’āghā 
khān face à ces défis majeurs ? L’auteur constate que 
la mise en œuvre d’une dynamique humanitaire 
était, tout compte fait, ambivalente durant cette 
phase. Dans l’état actuel, il est peut-être trop tôt pour 
connaître l’impact du décentrement du satpanth 
des Khojah vers un ismaélisme arabo-persan plus 
en adéquation avec l’islam normatif qui gagnait du 
terrain. Cette initiative s’inscrit notamment dans un 
programme d’éducation religieuse uniformisée qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’âghâ khân et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 39

fait appel aux compétences des orientalistes occiden-
taux. Compte tenu de cette politique de globalisation 
de l’ismaélisme, le reliquat des rituels du satpanth et 
même la littérature ginanienne des Khojah risquent 
dorénavant de tomber en déshérence. Il n’est donc 
pas étonnant de voir l’apparition d’une nouvelle 
construction identitaire ismaélienne transnationale, 
mais surtout transculturelle.

En définitive, l’auteur, historien et ethnologue, 
bon connaisseur du Sindh, met à la disposition des 
chercheurs une étude de premier plan. Si sa pre-
mière approche, diachronique, montre comment 
l’āghā khān prit le contrôle de la caste des Khojah, 
la seconde approche, synchronique, témoigne d’une 
résilience remarquable de son cadre idéologique 
sindhien. De surcroît, en soutenant la thèse de la 
discontinuité, l’auteur démontre que l’instauration de 
l’ismaélisme nizārite dans le contexte sud-asiatique 
à l’époque contemporaine fut bien plus compliquée 
que ce que les travaux dirigés sous l’égide de l’Institut 
d’études ismaéliennes de Londres ont voulu laisser 
croire.

Zahir Bhalloo 
CEIAS-EHESS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boivin Michel: L’âghâ khân et les Khojah. Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-continent indien (1843-1954)., recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

