
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 34

Boisliveau Anne-Sylvie�, 
Le Coran par lui-même.  
Vocabulaire et argumentation  
du discours coranique autoréférentiel.

Leyde, Brill, 2014, xx p. + 432 p. 
ISBN : 978-9004250642

Le Coran par lui-même représente une partie 
de la thèse soutenue par Anne-Sylvie Boisliveau en 
2010 et s’inscrit consciemment dans une tendance 
relativement récente d’étude du phénomène auto-
référentiel coranique (1). En effet, dès les premières 
pages de son ouvrage, l’auteure se pose la question 
de savoir de quelle manière le Coran se définit et pro-
pose pour ce faire de « donner la parole aux texte » 
lui-même afin de tenter de se rapprocher au plus 
près du sens du Coran au moment de sa composition 
(p 8). Boisliveau propose un nouvel angle de vue qui 
se veut le fil directeur de son travail : l’argumentation. 
En d’autres termes, que dit le Coran sur lui-même et 
dans quel but (p. 9) ?

Une étude aussi ambitieuse pose un certains 
nombre de problèmes méthodologiques que l’au-
teure pose dans son introduction : comment aborder 
un livre dont la langue est si ancienne, dont l’histoire 
du texte demeure incertaine et qui plus est, est un 
objet sacré véhiculant nombre d’a priori positifs et 
négatifs ?

La première grande partie de l’ouvrage 
d’Anne-Sylvie Boisliveau se propose d’aborder l’au-
toréférence coranique directe de deux manières (2). 
D’abord par l’étude « exhaustive » de la terminologie 
employée par le texte pour s’auto-définir et ensuite 
par celle du vocabulaire utilisé pour décrire le phé-
nomène coranique.

Au sein de la première sous-partie sont ainsi étu-
diés systématiquement, dans l’ordre croissant de leur 
nombre d’occurrences dans le Coran, les éléments 
que l’auteure considère comme étant autoréféren-
tiels. Ainsi, le mot kitāb – qui est le plus employé 
dans ce texte – est-il analysé selon une méthode qui 
sera ensuite reproduite pour chaque terme (dans un 
ordre variable) : qu’en ont dit les lexicographes arabes 

(1)  Ainsi Anne-Sylvie Boisliveau fait-elle allusion aux études 
partielles analysant ce phénomène (A. Johns, T. Nagel, M. Abdel 
Haleem, A. L. de Prémare, W. Graham et S. Wild qui a préfacé Le 
Coran par lui-même), ainsi qu’à certaines monographies (D. Madi-
gan, M. Ben Taïbi), tout en constatant qu’aucune n’aborde 
« l’autoréférence de façon globale », p. 4.
(2)  Partie I : « L’autoréférentialité directe : Le vocabulaire  choisi 
par le Coran pour se définir », p. 21-184.

anciens (3) ? Quelle définition en donne l’exégèse 
classique musulmane (celle-ci pouvant parfois se 
trouver citée dans des entrées de dictionnaires) ? (4) 
Quel sens peut-on lui donner en se basant sur ses 
occurrences coraniques ? Et enfin, quelles sont les 
hypothèses de dérivation étymologique formulées 
par la recherche orientaliste (5) ?

De cette manière, l’auteure passe en revue 
les mots qurʾān, ḏikr, āyāt, sūra, maṯānī et furqān 
avant d’évoquer brièvement les « lettres isolées » 
qui ouvrent certaines sourates. Si l’on peut regret-
ter que la partie concernant l’étude étymologique 
selon les orientalistes se base un peu trop sur le 
certes incontournable – mais aussi très ancien – 
Foreign Vocabulary of the Qur’an (1938) d’Arthur 
Jeffery au détriment de travaux plus récents (6), il faut 
reconnaître qu’Anne-Sylvie Boisliveau a le mérite de 
livrer une étude préliminaire très riche et indispen-
sable pour tenter de revenir à un hypothétique sens 
premier du vocabulaire autoréférentiel du Coran.

Il ressort que, pour l’auteure du Coran par 
lui-même, la terminologie autoréférentielle coranique 
est bien souvent une « réadaptation » (un terme 
qu’elle préfère à celui d’ « emprunt » (7)) de termes 
techniques religieux juifs ou chrétiens ayant parfois 
un sens nouveau difficilement décelable en raison 

(3)  Dans la majorité des cas, c’est le grand dictionnaire Lisān 
al-ʿarab d’Ibn Manẓūr (m. 630/1312) qui est cité. Autrement, 
on trouve le dictionnaire de terminologie coranique Muʿǧam 
mufradāt alfāẓ al-Qurʾān d’al-Rāġib al-Iṣfahānī (m. 503/1108), ain-
si que le Kitāb al-ʿayn attribué à al-Ḫalīl b. Aḥmad (m. 170/786) 
et considéré comme le plus ancien dictionnaire de langue arabe 
qui nous soit parvenu.
(4)  Le tafsīr le plus mentionné par Anne-Sylvie Boisliveau est 
certainement le célèbre Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān 
d’al-Ṭabarī (m. 310/923). Sont également cités le Kaššāf d’al-
Zamaẖšarī (m. 538/1144) ou encore les Mafātiḥ al-ġayb de Faẖr 
al-Dīn al-Rāzī (m. 606/1209).
(5)  Bien souvent, l’auteure enrichit ses hypothèses d’un 
« complément d’analyse » basé notamment sur des dictionnaires 
de langues sémitiques ‘sœurs’ de l’arabe (hébreu, araméen, 
syriaque).
(6)  Par exemple, au sujet des « lettres isolées », il aurait été 
pertinent d’évoquer les intéressantes hypothèses de Christoph 
Luxenberg, « Die syrische Liturgie und die “geheimnisvollen” 
Buchstaben im Koran: Eine liturgievergleichende Studie », dans 
Marcus Gross et al. (ed.), Schlaglichter. Die beiden ersten isla-
mischen Jahrhunderte, Berlin, Schiler, 2008, p. 446-52 ; ou encore 
celles de James A., Bellamy, « The mysterious letters of the Qur’ān. 
Old abbreviations of the Basmalah », Journal of the Amercian 
Oriental Society (JAOS) 93, (1973), p. 267-285 ; et au sujet du terme 
sūra, toujours du même auteur, « More proposed emendations 
to the text of the Koran », 116, 1996, p. 201.
(7)  Cf. notamment p. 161 à propos du terme « prophète » (nabī) 
qui ne serait pas un simple « emprunt » à l’araméen nebiyā 
comme le suggère A. Jeffery, mais plutôt un réemploi à  partir 
de son équivalent hébraïque nabīʾ pour présenter Muḥammad 
dans la ligne des prophètes du judaïsme.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boisliveau Anne-Sylvie: Le Coran par lui-même. Vocabulaire et argumentation du discours coranique autoréférentiel., recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 35

du fait que le Coran cherche à leur apporter une 
dimension de mystère (8) ; et ce afin de s’inscrire de 
facto dans la lignée des Écritures saintes antérieures 
et se conférer un statut d’autorité.

Ensuite, la deuxième sous-partie explore, tou-
jours de manière très minutieuse et en se fondant 
principalement sur le Coran lui-même ainsi que sur 
les dictionnaires arabes anciens, les nombreuses 
racines trilitères arabes desquelles dérivent des 
verbes ou des substantifs exprimant l’origine divine 
du Coran. On mentionnera à titre d’exemple l’étude 
de la racine n z l dont dérive le nom d’action tanzīl 
qui, selon Anne-Sylvie Boisliveau, est souvent impro-
prement traduit par « révélation » – un terme de 
connotation chrétienne qui est étrangère au Coran 
(p. 112). Pour exprimer son apparition, le Coran 
emploie donc l’idée de « descente », ainsi que d’autres 
termes qui mettent en avant sa souveraineté divine 
et donc, une fois encore, son autorité (p. 129).

En outre, l’auteure se penche sur toutes les ra-
cines arabes qui, dans le Coran, reflètent le fait que ce 
texte veut se montrer à la fois comme une « parole » 
(racines k l m, q w l, ḥ d ṯ, q ṣ ṣ) « qui avertit » (racines 
n ḏ r, b š r, b l ġ, r s l) émanant unilatéralement de 
Dieu à l’intention des hommes, et à la fois comme 
une parole claire et accessible (racines f ṣ l, b y n, y s r).

Ce travail autour de la manière dont le Coran 
se décrit en tant que phénomène se clôt par une 
intéressante analyse littéraire de l’« univers binaire 
permanent » dans ce texte (p. 164) ; un phénomène 
qui s’exprime par une opposition positif/négatif (9), et 
dont le but est de construire une image très positive 
du rôle du Coran pour les hommes qui y croiront 
(p. 180).

Dans sa seconde grande partie, Anne-Sylvie 
Boisliveau s’intéresse à la stratégie argumentative 
du Coran pour tenter de comprendre ce que son 
« auteur » a voulu communiquer comme message 
au sujet de ce texte en étudiant trois différentes 
stratégies, puis en se penchant sur la manière dont 
celles-ci s’articulent entre elles (10).

La première stratégie permet à l’auteure de 
développer deux points qui nous semblent impor-
tants : d’abord le fait que le Coran tient un discours 
sur les phénomènes naturels qui sert explicitement 

(8)  Ainsi la signification de qurʾān (p. 58), de sūra (p. 86), des 
maṯānī (p. 91) et des « lettres isolées » (p. 100) a-t-elle pu avoir 
une « connotation mystérieuse » pour les auditeurs/lecteurs 
du Coran. De même, le sens du terme furqān a pu rester « flou » 
pour l’« auteur » du Coran (p. 97).
(9)  Cf. par exemple la binarité guidance (hudā, etc.)/égarement 
(ḍalāl, etc.) p. 167-169, ou encore vérité (ḥaqq) – certitude 
(yaqīn)/doute (šakk, rayb, etc.) p. 177-178.
(10)  Partie II : « L’autoréférence indirecte : Stratégies argumen-
tatives », p. 187-386.

à attirer l’attention sur la toute-puissance de Dieu, et, 
implicitement, qui sert à comparer le Coran à un tel 
phénomène – par une parabole ou par un rapport 
de proximité dans le texte – créant un parallélisme 
qui inscrit le phénomène coranique dans sa vision du 
monde (Weltanschauung) et assimile dès lors la « des-
cente » du Coran à un bienfait (p. 196). Ensuite, la 
description des événements du passé qui occupe une 
large place dans ce texte sacré et amène Boisliveau à 
proposer un « schéma prophétique », une spécificité 
coranique définie comme une « Histoire du salut » de 
l’islam qui se veut « très brève et très simple » (p. 381). 
Celle-ci présente tous les prophètes selon le même 
modèle et sert in fine, non à une édification morale 
comme les histoires des prophètes dans la Bible, mais 
à renforcer son argumentation par la mise en place 
de l’obligation de croire aux messages prophétiques 
(p. 220-223). Le discours autoréférentiel a ici pour 
fonction de mettre « l’argument du passé » au service 
du Coran du présent (p. 223).

La deuxième stratégie concerne le discours tenu 
par le Coran au sujet des Écritures sacrées l’ayant 
précédé. Cette sous-partie rejoint la méthodologie 
proposée au tout début du Coran par lui-même 
puisque son auteure évoque les termes qui servent 
à désigner les Écrits saints antérieurs au Coran et les 
analyse à la lumière du Coran lui-même, des sources 
musulmanes anciennes et des études orientalistes (11). 
Ce discours, qui paradoxalement déclare véridiques 
ces Écrits en même temps qu’il les disqualifie (12), per-
met au Coran à la fois de montrer son appartenance 
au genre des Écritures sacrées antérieures et de clamer 
sa supériorité et donc affirmer son monopole de 
l’autorité scripturaire (p. 297-299).

La troisième stratégie se concentre sur la vision 
coranique du rôle prophétique ainsi que sur les 
polémiques. Anne-Sylvie Boisliveau étudie d’abord 
la figure de Muḥammad, décrite selon le « schéma 
prophétique » évoqué ci-dessus, mais comportant 
certaines spécificités, dont le fait que la préséance lui 
est donnée – un phénomène qui se reflète notam-
ment par l’emploi de l’expression coranique « sceau 
des prophètes » (13).

(11)  P. 234-2345. On notera l’intéressant développement concer-
nant les hypothèses de l’origine du terme zabūr (p. 239-242).
(12)  P. 262-276 pour la confirmation des Écritures antérieures 
notamment à travers les racines ṣ d q et f ṣ l ; et p. 297-286 pour 
la disqualification de celles-ci avec l’étude de concepts tels que 
le taḥrīf et le tabdīl. 
(13)  L’auteure n’évoque ici que le sens de « dernier des pro-
phètes » qu’a cette expression. Pour d’autres interprétations de 
ce passage central du Coran, on lira par exemple David S. Powers, 
Muḥammad is Not the Father of Any of Your Men University of 
Pennsylvania Press, Pennsylvanie, 2009, p. 52 et s.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boisliveau Anne-Sylvie: Le Coran par lui-même. Vocabulaire et argumentation du discours coranique autoréférentiel., recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 36

En outre, l’étude des accusations formulées à 
l’encontre du Prophète (il n’est qu’un être humain, il 
a créé le Coran de toutes pièces seul ou avec l’aide 
d’un autre et il attribue le Coran à Dieu alors qu’il 
ne l’est pas) fait ressortir l’hypothèse que le Coran 
énonce ces accusations provenant d’adversaires réels 
ou imaginaires uniquement dans un but rhétorique : 
afin d’y répondre (p. 319).

Ainsi, les accusations dans le Coran sont mises 
en avant afin de mieux pouvoir les réfuter. Boisliveau 
analyse les différentes stratégies employées qui vont 
de la négation de l’accusation et l’affirmation inverse 
(p. 332-322), à l’accusation des opposants (exprimant 
ainsi la fatalité de leur attitude : quoi que l’on puisse 
dire, ils ne croiront jamais – p. 329-330), en passant 
par l’acceptation de l’accusation suivie d’un retour-
nement de la logique (un « raisonnement en cercle 
ascendant fermé », p. 322-323) ou encore au retour-
nement de l’argument en accusation (p. 324-325).

Anne-Sylvie Boisliveau remarque alors que le 
Coran développe un discours autoréférentiel sur ce 
qu’il n’est pas – c’est donc par la négative qu’il se 
définit (le Coran n’est pas humain, pas démoniaque, 
etc., mais il est divin – p. 333).

L’auteure conclut cette partie en abordant la 
question de la stratégie polémique qui emploie 
l’« argument du passé » afin de prouver une fois 
encore l’origine divine du Coran et de prévenir toute 
tentative d’opposition envers cette même origine 
divine (p. 348).

La quatrième et dernière sous-partie consiste 
en l’étude du « ciment » qui tient les trois stratégies 
susmentionnées ensemble. Celui-ci est composé de 
divers procédés rhétoriques tels que la binarité (14), 
les apartés (la « voix du texte » est omnisciente, 
commente le texte et donne des ordres – elle a donc 
autorité –p. 364-374), les sous-entendus (p. 374-
376), la tautologie (le Coran répète certaines idées 
sans en donner l’impression afin d’insister dessus 

– p. 376-377) et les serments (p. 378). Ces éléments 
sont combinés afin de persuader avec force l’auditeur 
ou le lecteur du Coran de s’y soumettre totalement.

On l’aura donc compris, dans ce premier 
ouvrage consacré à l’étude synchronique du Coran, 
Anne-Sylvie Boisliveau a cherché à démontrer qu’à 
travers le vocabulaire qu’il emploie, ainsi que les 
procédés rhétoriques qu’il utilise – le tout en s’auto-
définissant dans un rapport aux traditions mono-
théistes antérieures – le Coran construit une image de 
lui-même qui lui sert à se conférer un statut d’autorité. 
Il élabore ainsi un cercle fermé qui lui apporte une 
« auto-canonisation » (p. 383).

(14)  P. 357-363. Anne-Sylvie Boisliveau ajoute un quatrième type 
de binarité aux trois autres mentionnés aux p. 164-180.

Plusieurs questions centrales pour notre 
compréhension du texte coranique et de son contexte 
de production émergent dès lors : à partir de quelle 
époque le Coran a-t-il « consciemment » tenu un 
discours sur lui-même dans ce but ? Était-ce du vivant 
du prophète Muḥammad et donc avant la fixation 
du texte ? Ou bien après sa mort dans le contexte de 
guerres civiles que l’on connaît ? De plus, face à quels 
types d’acteurs a-t-il été contraint de développer une 
autoréférence pour s’auto-canoniser ? Étaient-ce les 
juifs et les chrétiens ? Les Alides ? Ce sont autant de 
questions et bien d’autres encore qui, nous pouvons 
l’espérer, trouveront des éléments de réponse dans 
la seconde partie de l’étude de Boisliveau qui sera 
consacrée à l’analyse diachronique du Coran.

Paul Neuenkirchen 
E.P.H.E. - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Boisliveau Anne-Sylvie: Le Coran par lui-même. Vocabulaire et argumentation du discours coranique autoréférentiel., recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

