
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 33

Bœspflug François,�
Le Prophète de l’islam en images.  
Un sujet tabou ?

Paris, Bayard, 2013, 187 p. 
ISBN : 978-2227486690

Ce petit livre, dû à un auteur connu pour ses 
publications sur les représentations religieuses dans 
le christianisme (Le Christ dans l’art, 2000 ; Dieu et ses 
images, 2008) est conçu dans une logique militante, 
mise en avant dès l’introduction : « Il est grand temps 
de mener la lutte, […] contre une mémoire tron-
quée de l’islam et une amputation de sa tradition 
[en ce qui concerne la représentation du Prophète 
de l’islam] (p. 7) ». Il s’agit de rappeler à tous ceux 
qui l’ignorent, musulmans en premier lieu, que le 
Prophète de l’islam a bien été figuré au cours de l’his-
toire. L’auteur déplore également que « les croyants 
musulmans cultivés, et/ou les islamologues » n’aient 
pas cru utile d’écrire à ce sujet (p. 9). C’est ce vide 
que cet ouvrage, qui ne se veut qu’une « esquisse de 
l’édifice historique et iconographique », mais se dit 
« solidement construit » (p. 11), vient combler. Pour 
ce faire, l’auteur, qui ne lit aucune des langues des 
aires culturelles arabe, persane, turque et indienne 
parcourues, se base sur la littérature secondaire, dont 
sont parfois cités de longs extraits.

Le livre est subdivisé en trois parties : le texte 
(p. 7-76), un cahier de vingt images du Prophète de 
l’islam commentées (p. 77-138), ainsi qu’une conclu-
sion qui pose la question de l’« irreprésentabilité » 
du Prophète et de ses raisons (p. 139-145). Le texte 
principal explore les sources religieuses de l’islam, 
décrit l’apparition de représentations du Prophète 
dans les manuscrits persans, puis ottomans et indiens. 
Il conclut sur des exemples de réactions négatives 
suscitées par ce type de représentations à l’époque 
contemporaine, et reprend la thèse d’un chiisme qui 
serait tolérant face à un sunnisme foncièrement hos-
tile. Le cahier d’illustrations, en couleur et de bonne 
qualité, présente des images du Prophète exécutées à 
des époques et à des endroits différents – y compris 
à l’ère actuelle – rangées chronologiquement d’après 
le récit biographique traditionnel.

Même sans être basé sur les sources originales, et 
malgré quelques imprécisions et des lacunes biblio-
graphiques (1), le livre aurait pu constituer un aperçu 
utile de la question, s’il n’abondait de jugements de 
valeur et d’une forte propension à distinguer entre 

(1)  L’auteur se base beaucoup, pour l’art islamique, sur Papado-
poulo, (L’Islam et l’art musulman, Paris, Mazenod, 1976), ouvrage 
vieilli et contesté et néglige largement la production anglo-
saxonne, fondamentale dans ce domaine.

un « nous » judéo-chrétien (qui, dans la question 
de l’image, est questionnable) opposé à un « eux » 
musulman. Certes, la différence entre islam et chris-
tianisme est considérable dans l’usage des images, 
mais dans la comparaison, le vocabulaire utilisé pour 
décrire la position islamique n’a que des connotations 
négatives. Ainsi, il y est question d’une conception 
« presque diabolisante » à propos des images dans les 
hadiths (p. 36), de limitations concernant l’image de 
Dieu qui seraient plus restrictives encore que dans 
le judaïsme et qui feraient de la calligraphie la seule 
manière « tolérée » pour lui donner corps (p. 43) ou 
des manuscrits devenant le « refuge » de la pein-
ture (p. 50). De nos jours, époque d’un « black-out 
officiel » (p. 69), la « rigueur » en matière d’images 
serait « parvenue à son maximum » (p. 71) ; aux yeux 
de l’auteur, la seule issue serait, comme le préconise 
Malek Chebel, que l’islam finisse par accepter les 
images du Prophète, qu’il « appren[ne] », comme 
l’ont fait judaïsme et christianisme avant lui, à séparer 
politique et religieux et qu’il participe enfin à une 
culture de liberté et de débat, y compris dans le 
domaine de la religion (p. 75-76).

Ce ne sont que quelques exemples qui reflètent 
la tonalité du livre. Il est regrettable qu’un auteur qui 
lors de la crise des caricatures était parvenu avec 
Caricaturer Dieu ? (2006), à traiter de la question 
dans les trois monothéismes de manière équilibrée et 
convaincante et qui est connu pour la qualité de ses 
travaux sur le christianisme, se soit laissé emporter 
par « l’air du temps » pour traiter de la question des 
images du Prophète. Une thématique qui aurait effec-
tivement mérité un ouvrage remettant les choses à 
leur juste place.

Silvia Naef 
Université de Genève

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Bœspflug François: Le Prophète de l’islam en images. Un sujet tabou ?, recensé par Silvia Naef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

