| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ARNZEN Riidiger,

Platonische Ideen in der arabischen Philosophie.
Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von
suwar aflataniyya und mutul aflatiniyya.

Berlin-Boston, De Gruyter (Scientia Graeco-
Arabica, 6), 2011, 463 p.
ISBN: 978-3110259810

Au cours des 463 pages, souvent tres denses,
que compte ce livre, Riidiger Arnzen se propose de
retracer I'histoire complexe de la réception et de
la transformation du concept platonicien d’'ldées,
Formes ou Paradigmes dans la philosophie arabo-
persane, des traductions gréco-arabes a Mulla Sadra
(m 1050/1640). Ce projet ambitieux s'ouvre par un
paradoxe: des siécles durant (jusquau xix® en Iran
et dans I'Empire ottoman), des penseurs musulmans
ont débattu des questions relatives a l'existence et a
la fonction des suwar ou mutul aflataniyya, et cela
en l'absence totale d’Aflatiin lui-méme, c'est-a-dire
sans avoir acces aux ceuvres de Platon, aucun de ses
dialogues n'ayant fait l'objet d’'une traduction inté-
grale (V). Par conséquent, les philosophes arabes se
sont inspirés de sources indirectes, principalement
des passages de la Métaphysique d’Aristote exposant
et critiquant la théorie platonicienne des Idées, ainsi
que des paraphrases arabes des Ennéades de Plotin
et des Eléments de Théologie de Proclus.

Le premier chapitre (« Les Formes et Paradigmes
platoniciens dans la philosophie arabe avant al-
Suhrawardi », p. 1-118) commence par les traduc-
tions gréco-arabes. Arnzen montre que le terme idea
est généralement rendu par siira (« forme »), mot qui
peut également traduire eidos, morphe, eidélon ou
eikon. Les difficultés rencontrées par les traducteurs
pour rendre le vocabulaire technique de la philoso-
phie grecque expliquent les confusions générées au-
prés de lecteurs qui navaient plus acces aux originaux
grecs. Une analyse philologique fine des principaux
passages de la Métaphysique relatifs a la théorie pla-
tonicienne des Idées (p. 12-29) méne a la conclusion
que les différentes traductions arabes qui nous en
sont conservées rendent indifféremment idea et eidos
par stira, naw’ (« espéce ») et mital («image », terme
qui sert également a traduire paradeigma), rendant
par endroits le texte inintelligible et confondant
systématiquement les Formes platoniciennes et les

(1) Cf. Daniel De Smet, « Lhéritage de Platon et de Pythagore:
la “voie diffuse” de sa transmission en terre d’Islam », dans:
Richard Goulet et Ulrich Rudolph (éds.), Entre Orient et Occident:
la philosophie et la science gréco-romaines dans le monde arabe
(Entretiens sur 'Antiquité classique, 57), Vandceuvres-Genéve
2011, p. 87-133.

|

Essences ou Universaux d'Aristote. En I'absence de
Platon et face a un Aristote mutilé, les Plotiniana
Arabica (p.29-42) et le Proclus Arabus (p. 42-50),
généralement transmis sous le nom d’Aristote, ont
déterminé pour une large part I'image que les Arabes
avaient de la théorie platonicienne des Idées. Certains
passages des Ennéades ou Plotin évoque les Formes
et les Paradigmes (notions rendues ici par suwar et
mutul) ont été considérablement élaborés dans la
version arabe et parfois mis sous la plume de Platon.
Reflétant une systématisation de la pensée de Plotin,
ils contiennent une doctrine plus ou moins cohérente
des Formes — Paradigmes, que Arnzen reconstruit
avec précision, mais dont les sources mériteraient
d’étre mieux connues. La méme tendance se retrouve
dans le Proclus arabe, qui présente des liens doctri-
naux avec les Plotiniana Arabica, étant probablement
issu du méme milieu: le «cercle d’al-Kindi ». Par le
biais de ces textes néoplatoniciens, auxquels il faut
ajouter la dite « Doxographie de Ps.-Ammonius »
(p. 50-53), les Arabes ont développé une conception
néoplatonicienne de la notion platonicienne des
Formes ou Idées qui, selon eux, aurait été adoptée
par Aristote (théme bien connu de I’ « harmonie »
entre les deux grands penseurs de I'Antiquité).
Apparemment absents dans les écrits conser-
vés d'al-Kindi (du moins Arnzen n'y fait aucune
référence), les Formes et Paradigmes apparaissent
dans les ouvrages d'al-Farabi, qui semble avoir été le
premier a utiliser l'expression al-suwar al-aflatiniyya.
Toutefois, il ressort des analyses de Arnzen (p. 53-
66) qu’al-Farabi défend, d’'un ouvrage a l'autre, des
positions divergentes, voire contradictoires, sur
la question des Formes, optant tant6t pour une
approche plus aristotélicienne, tantot se rappro-
chant de la notion néoplatonicienne des Formes
transcendantes. Une opinion différente des précé-
dentes est exprimée dans le Kitab al-gam’ bayna
ra’yay al-hakimayn, dont l'attribution traditionnelle
a al-Farabi a été récemment mise en doute. Bien que
traitant l'ouvrage dans un sous-chapitre distinct de
celui consacré a al-Farabi (p. 67-71), Arnzen ne prend
pas position dans cette question épineuse et, tout au
long de son livre, le cite prudemment comme « (Ps.-?)
al-Farabi ». Contrairement aux positions défendues
dans les écrits «authentiques » d’al-Farabi, 'auteur
du Kitab al-gam’ — qui emploie pour la premieére
fois l'expression al-mutul al-aflatiiniyya, bien que
al-aflatianiyya pourrait étre une interpolation — situe
les Paradigmes platoniciens non dans l'Intellect
(comme le fait I'al-Farabi « authentique », a la suite
du Plotin et du Proclus arabes), mais dans l'essence
divine: Dieu établit en son essence les « Formes
divines » (suwar ilahiyya) des étres qu’ll veut créer et
qui lui serviront de modeéle (mital). Si Yahya b. ‘Adi

BCAI 29 30

BCAI 29 (2014) Arnzen Rudiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von suwar aflatuniyya und mutul
aflatlniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

défend une position analogue, tout en liant la ques-
tion au probleme des Universaux (p. 71-74), les Iawan
al-Safa’ (p. 75-86), plus proches des néoplatoniciens
(et des Ismaéliens, que Arnzen ignore complétement),
déclarent que Dieu est « au-dessus des Formes »
(fawqa I-suwar). Souscrivant de fagon peu critique au
témoignage d'al-Tawhidi sur I'identité des « Fréres de
la Pureté » — auquel la recherche actuelle n'accorde
plus beaucoup de crédibilité — et leur réservant I'hon-
neur d'avoir introduit dans la philosophie arabe un
Platon « gnostique et occulte » (p. 75), Arnzen donne
un exposé assez confus de la notion de « Formes » dans
les Rasd'il. | faut reconnaitre que les Ilhwan n'ont pas
développé une doctrine cohérente a ce sujet. Arnzen
insiste avec raison sur la présence de la « Pseudo-
Théologie d’Aristote », notamment le célebre passage
(Enn. 1V,8,1) dans lequel Plotin décrit son ascension
dans le monde intelligible, auquel les hwan donnent
une interprétation « mystique » qui semble anticiper,
selon Arnzen, la psychologie de la lumiére d'al-
Suhrawardi (p. 79). Ibn Sina (p. 99-86), qui emploie
des expressions comme al-mutul al-aflattniyya et
al-stira al-mitaliyya al-aflattiniyya, aborde le sujet en
deux contextes différents: la théorie des Universaux
et le statut ontologique des entités mathématiques.
Tout en se montrant critique envers les théses géné-
ralement attribuées a Platon dans la tradition arabe
et en optant pour une position proche de l'aristoté-
lisme (les Universaux n'existent que dans l'intellect
humain), Ibn Sina n'exclut pas pour autant l'existence
de Formes transcendantales, mais il naccorde a la
question qu'une importance secondaire. En revanche,
Ibn al-Tayyib (p. 99-106), dans le commentaire
aux «Vers d'Or de Pythagore » qui lui est attribué,
identifie les Nombres pythagoriciens aux Formes
platoniciennes et souléve, dans son commentaire
sur I'lsagoge de Porphyre, le probleme de la présence
des Formes dans l'essence divine. Le désintérét relatif
d’lbn Sina pour les Formes platoniciennes explique
sans doute le peu d’attention que lui portent, aux
XI® et x11€ siecles, ses disciples et ses critiques (p. 106-
118): Bahmanyar, al-Lawkari, Fahr al-Din al-Razi, Abt
al-Barakat al-Bagdadi et al-Sahrastani. Toutefois, ce
dernier, dans le chapitre du Kitab al-milal wa-I-nihal
consacré a Platon, lui attribue une doctrine des
Formes dont les sources n'ont pas encore été suffi-
samment étudiées. Al-Gazali manque curieusement
dans cette liste de « post-avicenniens ».

Le chapitre 2 («Les Formes et Paradigmes
platoniciens dans la philosophie de Shihab al-Din
al-Suhrawardi »), malgré sa relative brieveté (p. 119-
150), constitue la « piece de résistance » du projet
poursuivi par Arnzen. Tout comme on décerne dans
la philosophie islamique un «avant » et un «apres »

Avicenne, al-Suhrawardi marque un pointde rupture
|

dans les spéculations sur les Formes platoniciennes,
en ce sens que tous les auteurs abordant le theme

apres lui le font sous son influence. Il fut en effet le

premier penseur islamique qui mit les notions de

suwar et mutul au cceur de son systeme complexe,
que Arnzen présente avec clarté et précision. Il se base

sur cingouvrages « philosophiques » d’al-Suhrawardi
(p- 120-121), tout en délaissant délibérément ses trai-
tés « mystiques », un choix discutable certesvu laplace

importante que ceux-ci accordent, par exemple, aux
« Formes suspendues » (suwar muallaga) et a leurs

modes particuliers de manifestation et de perception.
En bon connaisseur des Plotiniana Arabica, Arnzen met
en lumiére I'influence considérable des paraphrases

arabes de Plotin, en particulier la « Pseudo-Théologie

d’Aristote », sur la philosophie de I'lsrak, comme le

montre, p.ex. l'emploi que faital-Suhrawardidu terme

sanam («image, paradigme, forme ») (p. 135-132).
Lauteur analyse méticuleusement la signification des

termes-clé deladoctrine suhrawardienne, comme les

«Seigneurs desimages ou especes » (arbab al-asnam /
arbab al-anwa’) et les mystérieuses « Formes suspen-
dues »,ainsi que leur rapport avec les Formes ou Para-
digmes platoniciens. Malgré la précision de I'exposé,
le lecteur reste quelque peu sur sa faim au sujet des

suwar / mutul al-muallaga, dont Arnzen reconnait
[ui-méme ne pas avoir trés bien saisi le sens. Le recours

aux textes « mystiques » d’al-Suhrawardi aurait sans

doute pu apporter quelque lumiére, notamment les

textes traduits et étudiés par Henry Corbin dans son

Corps spirituel et terre céleste. De I'lran mazdéen a I'lran

shi'ite, Paris, 1979 (ouvrage qui n'est pas cité dans la

bibliographie).

Le chapitre 3 (« Les Formes platoniciennes
dans quelques ouvrages de philosophie arabe et
persane des xli1© et xIve siécles ») (p. 184-151) retrace
I'influence, I'adoption et la transformation parfois
profonde de la doctrine suhrawardienne des Formes
et Paradigmes platoniciens dans Ibn Kammuana
(p. 160-155), Sams al-Din al-Sahrazari (p. 168-161),
Qutb al-Din al-Sirazi (p. 174-168) et le traité anonyme
sur les mutul al-‘aqliyya al-aflatiniyya (p. 175-184),
qui est intégralement traduit en allemand dans
I'appendice 1 (p. 213-354). La plupart de ces auteurs
placent au centre de leurs spéculations la notion
du ‘alam al-mital, que Arnzen (p. 151) tout comme
Corbin avant lui — attribue a al-Suhrawardyi, bien que
I'expression ne semble guére attestée dans l'ceuvre
de ce dernier. Aussi ne figure-t-elle pas dans I'étude
du systeme d’al-Suhrawardi qui précéde immédiate-
ment. Ce ‘dalam al-mital («die Welt des Urbildes »)

— souvent présenté comme un niveau intermédiaire
entre les mondes intelligible et sensible, étant le
domaine de la faculté imaginative, des réves et des
visions — est abordé par Arnzen sans la moindre

BCAI 29 31

BCAI 29 (2014) Arnzen Rudiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von suwar aflatuniyya und mutul
aflatlniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

référence au « monde imaginal » d’'Henry Corbin.
Certes, sans qu'il soit nécessaire de souscrire a sa
«charte de I'imaginal », il me semble difficile de trai-
ter cette question en ignorant tout simplement les
nombreuses contributions de Corbin sur ce théme,
qu’il fut le premier a introduire en Occident. Par
ailleurs, les auteurs de cette époque ont tendance
a interpréter la pensée d’al-Suhrawardi a la lumiére
d’Ibn al-‘Arabi. Or, afin de restreindre quelque peules
contours de son projet ambitieux, Arnzen a exclu les
« Andalous » de son champ de recherche. Si ce choix
parait justifié dans le cas d’Averroés, il savere plus
problématique pour ce qui concerne Ibn al-‘Arab.
En effet, en étudiant les spéculations sur les Formes
et Paradigmes platoniciens dans la tradition post-
suhrawardienne, des notions propres a Ibn al-‘Arabi
apparaissent, qui sont diiment identifiées comme
telles par Arnzen, mais pas toujours clairement expli-
quées. Cela est le cas, par exemple, pour la notion
de barzah et son rapport avec l'imagination et les
mutul al-muallaga (p. 154). Une référence au livre
célebre d’Henry Corbin, Limagination créatrice dans le
soufisme d’lbn ‘Arabi, aurait au moins été souhaitable.

Le chapitre 4 (p. 185-211) réunit des « remarques
cursives » sur la philosophie arabo-persane du xveau
xVIi€ siecle. Ces notes, qui se veulent « provisoires
et non systématiques », concernent Ibn Turka et
al-Dawwani (p. 186-192), Mir Damad (p. 192-202)
et Mulla Sadra al-Sirazi (p. 203-211). Ces auteurs
poursuivent une tendance déja entamée par les
représentants de I'époque précédente: ils donnent,
de fagons diverses, une interprétation « mystique »
ou «théologico-religieuse » aux Formes platoni-
ciennes, en y voyant, par exemple, des manifestations
de l'essence divine dans le cadre de la doctrine du
wahdat al-wugiid d’'Ibn al-‘Arabi ou des Paradigmes
présents dans la pensée de Dieu, qui lui servent de
modeles pour créer le monde sensible.

La seconde partie du livre se compose de
trois appendices, dont le premier (p. 213-354)
donne la traduction intégrale — la premiere en
une langue occidentale — de la Risdla fi I-mutul
al-agliyya al-aflatianiyya, un traité anonyme édité
par ‘Abd al-Rahman Badawi (Le Caire, 1947). La tra-
duction est basée sur cette édition, ainsi que sur le
ms. Istanbul Aya Sofya 2455, daté de 740/1339 et qui
étaitinconnu de Badawi. Avec une grande probabilité,
Arnzen situe la composition du traité entre 1329 et
1339. Le ms. d’Istanbul donne des lectures divergentes,
parfois supérieures a I'édition, et contient dans la
premiere partie quelques passages sans équivalent
dans le texte édité par Badawi. Arnzen rend diiment
compte de tout cela, aussi bien dans sa traduction
que dans les notes afférentes. Lannotation doctrinale,

en revanche, demeure assez sommaire, mais il est vrai
|

que le contenu a été traité antérieurement (p. 175-
184). Lauteur de l'introduction était indubitablement
chiite, comme en témoignent les formules de louange
en honneur de ‘Ali et de sa famille. Toutefois, les folios
du ms. d’Istanbul (fols. 1 et 2) qui contiennent cette
introduction, semblent d’'une autre main et de date
plus récente que le reste du recueil, ce qui ouvre la
possibilité quelle n"appartient pas au traité original
ou qu'elle a été remaniée postérieurement.

Lappendice 2 (p. 355-370) offre la traduction de
laRisdlat ba'd afadil ila ‘ulama’ madinat al-salam, qui
est transmise anonymement par tous les manuscrits,
mais dans laquelle la recherche moderne reconnait
généralement une lettre authentique d’lbn Sina. La
traduction suit I'édition d’Ehsan Yarshater (Téhéran,
1953), contrélée a l'aide de deux manuscrits de Téhé-
ran. La lettre, dont il existe des traductions francaises
partielles par Yahya Michot et Marwan Rashed, traite
surtout de la question des Universaux et ne se rap-
porte qu'indirectement aux Formes platoniciennes.

L'appendice 3 (p. 371-406) traduit un chapitre sur
les Formes et Paradigmes platoniciensdans|'ceuvre ma-
jeure de Mulla Sadra, al-Hikma al-muta‘aliyya fil-asfar
al-‘agliyya al-arba‘a. Arnzen utilise I'édition de Rida
al-Muzaffar et Rida Lutfi (Qum 1958-63), ainsi que
deux manuscrits (Qum et Paris).

Enfin, 'appendice 4 (p. 407-409) reléve quelques
passages du Galil fi I-hikma d'lbn Kammiina « plagiés »
par al-Sahraz(iri en son al-Sagara al-ilahiyya.

Le livre s'acheve par une bibliographie, qui
présente des lacunes surtout pour ce qui concerne
les titres en francais (outre les ouvrages de Corbin
déja mentionnés, I'absence des nombreuses publi-
cations de Christian Jambet sur Mulla Sadra étonne),
ainsi que par un copieux index dont le répertoire des
termes techniques s'avére d’une grande utilité.

Ridiger Arnzen a produit un ouvrage qui fera
date dans I'histoire des études gréco-arabes et de
la philosophie islamique en général. Il s'agit en
effet de la premiere étude consacrée aux Formes
et Paradigmes platoniciens dans la pensée arabe et
persane. Lampleur du sujet et Iétat encore souvent
préliminaire des recherches impliquent inévitable-
ment des lacunes. Néanmoins, I'auteur a réussi a pré-
senter une synthése claire et cohérente d’'une matiere
souvent obscure et abstruse. Grace a ses analyses
philologiques pointues et a ses traductions soignées,
il donne au lecteur un apergu kaléidoscopique des
débats menés pendant des siecles au Moyen-Orient,
en l'absence du Platon historique, sur ce qui forme
le noyau méme du platonisme. Nous lui en sommes
profondément reconnaissants.

Daniel De Smet
CNRS - Paris

BCAI 29

32

BCAI 29 (2014) Arnzen Rudiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von suwar aflatuniyya und mutul
aflatlniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

