
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 30

Arnzen Rüdiger,�
Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. 
Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von 
ṣuwar aflāṭūniyya und muṯul aflāṭūniyya.

Berlin-Boston, De Gruyter (Scientia Graeco-
Arabica, 6), 2011, 463 p. 
ISBN : 978-3110259810

Au cours des 463 pages, souvent très denses, 
que compte ce livre, Rüdiger Arnzen se propose de 
retracer l’histoire complexe de la réception et de 
la transformation du concept platonicien d’Idées, 
Formes ou Paradigmes dans la philosophie arabo-
persane, des traductions gréco-arabes à Mullā Ṣadrā 
(m 1050/1640). Ce projet ambitieux s’ouvre par un 
paradoxe : des siècles durant (jusqu’au xixe en Iran 
et dans l’Empire ottoman), des penseurs musulmans 
ont débattu des questions relatives à l’existence et à 
la fonction des ṣuwar ou muṯul aflāṭūniyya, et cela 
en l’absence totale d’Aflāṭūn lui-même, c’est-à-dire 
sans avoir accès aux œuvres de Platon, aucun de ses 
dialogues n’ayant fait l’objet d’une traduction inté-
grale (1). Par conséquent, les philosophes arabes se 
sont inspirés de sources indirectes, principalement 
des passages de la Métaphysique d’Aristote exposant 
et critiquant la théorie platonicienne des Idées, ainsi 
que des paraphrases arabes des Ennéades de Plotin 
et des Éléments de Théologie de Proclus.

Le premier chapitre (« Les Formes et Paradigmes 
platoniciens dans la philosophie arabe avant al-
Suhrawardī », p. 1-118) commence par les traduc-
tions gréco-arabes. Arnzen montre que le terme idea 
est généralement rendu par ṣūra (« forme »), mot qui 
peut également traduire eidos, morphè, eidôlon ou 
eikôn. Les difficultés rencontrées par les traducteurs 
pour rendre le vocabulaire technique de la philoso-
phie grecque expliquent les confusions générées au-
près de lecteurs qui n’avaient plus accès aux originaux 
grecs. Une analyse philologique fine des principaux 
passages de la Métaphysique relatifs à la théorie pla-
tonicienne des Idées (p. 12-29) mène à la conclusion 
que les différentes traductions arabes qui nous en 
sont conservées rendent indifféremment idea et eidos 
par ṣūra, naw‘ (« espèce ») et miṯāl (« image », terme 
qui sert également à traduire paradeigma), rendant 
par endroits le texte inintelligible et confondant 
systématiquement les Formes platoniciennes et les 

(1)  Cf. Daniel De Smet, « L’héritage de Platon et de Pythagore : 
la “voie diffuse” de sa transmission en terre d’Islam », dans : 
Richard Goulet et Ulrich Rudolph (éds.), Entre Orient et Occident : 
la philosophie et la science gréco-romaines dans le monde arabe 
(Entretiens sur l’Antiquité classique, 57), Vandœuvres-Genève 
2011, p. 87-133.

Essences ou Universaux d’Aristote. En l’absence de 
Platon et face à un Aristote mutilé, les Plotiniana 
Arabica (p. 29-42) et le Proclus Arabus (p. 42-50), 
généralement transmis sous le nom d’Aristote, ont 
déterminé pour une large part l’image que les Arabes 
avaient de la théorie platonicienne des Idées. Certains 
passages des Ennéades où Plotin évoque les Formes 
et les Paradigmes (notions rendues ici par ṣuwar et 
muṯul) ont été considérablement élaborés dans la 
version arabe et parfois mis sous la plume de Platon. 
Reflétant une systématisation de la pensée de Plotin, 
ils contiennent une doctrine plus ou moins cohérente 
des Formes − Paradigmes, que Arnzen reconstruit 
avec précision, mais dont les sources mériteraient 
d’être mieux connues. La même tendance se retrouve 
dans le Proclus arabe, qui présente des liens doctri-
naux avec les Plotiniana Arabica, étant probablement 
issu du même milieu : le « cercle d’al-Kindī ». Par le 
biais de ces textes néoplatoniciens, auxquels il faut 
ajouter la dite « Doxographie de Ps.-Ammonius » 
(p. 50-53), les Arabes ont développé une conception 
néoplatonicienne de la notion platonicienne des 
Formes ou Idées qui, selon eux, aurait été adoptée 
par Aristote (thème bien connu de l’ « harmonie » 
entre les deux grands penseurs de l’Antiquité).

Apparemment absents dans les écrits conser-
vés d’al-Kindī (du moins Arnzen n’y fait aucune 
référence), les Formes et Paradigmes apparaissent 
dans les ouvrages d’al-Fārābī, qui semble avoir été le 
premier à utiliser l’expression al-ṣuwar al-aflāṭūniyya. 
Toutefois, il ressort des analyses de Arnzen (p. 53-
66) qu’al-Fārābī défend, d’un ouvrage à l’autre, des 
positions divergentes, voire contradictoires, sur 
la question des Formes, optant tantôt pour une 
approche plus aristotélicienne, tantôt se rappro-
chant de la notion néoplatonicienne des Formes 
transcendantes. Une opinion différente des précé-
dentes est exprimée dans le Kitāb al-ǧam‘ bayna 
ra’yay al-ḥakīmayn, dont l’attribution traditionnelle 
à al-Fārābī a été récemment mise en doute. Bien que 
traitant l’ouvrage dans un sous-chapitre distinct de 
celui consacré à al-Fārābī (p. 67-71), Arnzen ne prend 
pas position dans cette question épineuse et, tout au 
long de son livre, le cite prudemment comme « (Ps.-?) 
al-Fārābī ». Contrairement aux positions défendues 
dans les écrits « authentiques » d’al-Fārābī, l’auteur 
du Kitāb al-ǧam‘ – qui emploie pour la première 
fois l’expression al-muṯul al-aflāṭūniyya, bien que 
al-aflāṭūniyya pourrait être une interpolation – situe 
les Paradigmes platoniciens non dans l’Intellect 
(comme le fait l’al-Fārābī « authentique », à la suite 
du Plotin et du Proclus arabes), mais dans l’essence 
divine : Dieu établit en son essence les « Formes 
divines » (ṣuwar ilāhiyya) des êtres qu’Il veut créer et 
qui lui serviront de modèle (miṯāl). Si Yaḥyā b. ‘Adī 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Arnzen Rüdiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von ṣuwar aflāṭūniyya und muṯul
aflāṭūniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 31

défend une position analogue, tout en liant la ques-
tion au problème des Universaux (p. 71-74), les Iḫwān 
al-Ṣafā’ (p. 75-86), plus proches des néoplatoniciens 
(et des Ismaéliens, que Arnzen ignore complètement), 
déclarent que Dieu est « au-dessus des Formes » 
(fawqa l-ṣuwar). Souscrivant de façon peu critique au 
témoignage d’al-Tawḥīdī sur l’identité des « Frères de 
la Pureté » – auquel la recherche actuelle n’accorde 
plus beaucoup de crédibilité – et leur réservant l’hon-
neur d’avoir introduit dans la philosophie arabe un 
Platon « gnostique et occulte » (p. 75), Arnzen donne 
un exposé assez confus de la notion de « Formes » dans 
les Rasā’il. Il faut reconnaître que les Iḫwān n’ont pas 
développé une doctrine cohérente à ce sujet. Arnzen 
insiste avec raison sur la présence de la « Pseudo-
Théologie d’Aristote », notamment le célèbre passage 
(Enn. IV,8,1) dans lequel Plotin décrit son ascension 
dans le monde intelligible, auquel les Iḫwān donnent 
une interprétation « mystique » qui semble anticiper, 
selon Arnzen, la psychologie de la lumière d’al-
Suhrawardī (p. 79). Ibn Sīnā (p. 99-86), qui emploie 
des expressions comme al-muṯul al-aflāṭūniyya et 
al-ṣūra al-miṯāliyya al-aflāṭūniyya, aborde le sujet en 
deux contextes différents : la théorie des Universaux 
et le statut ontologique des entités mathématiques. 
Tout en se montrant critique envers les thèses géné-
ralement attribuées à Platon dans la tradition arabe 
et en optant pour une position proche de l’aristoté-
lisme (les Universaux n’existent que dans l’intellect 
humain), Ibn Sīnā n’exclut pas pour autant l’existence 
de Formes transcendantales, mais il n’accorde à la 
question qu’une importance secondaire. En revanche, 
Ibn al-Ṭayyib (p. 99-106), dans le commentaire 
aux « Vers d’Or de Pythagore » qui lui est attribué, 
identifie les Nombres pythagoriciens aux Formes 
platoniciennes et soulève, dans son commentaire 
sur l’Isagoge de Porphyre, le problème de la présence 
des Formes dans l’essence divine. Le désintérêt relatif 
d’Ibn Sīnā pour les Formes platoniciennes explique 
sans doute le peu d’attention que lui portent, aux 
xie et xiie siècles, ses disciples et ses critiques (p. 106-
118) : Bahmanyār, al-Lawkarī, Faḫr al-Dīn al-Rāzī, Abū 
al-Barakāt al-Baġdādī et al-Šahrastānī. Toutefois, ce 
dernier, dans le chapitre du Kitāb al-milal wa-l-niḥal 
consacré à Platon, lui attribue une doctrine des 
Formes dont les sources n’ont pas encore été suffi-
samment étudiées. Al-Ġazālī manque curieusement 
dans cette liste de « post-avicenniens ».

Le chapitre 2 (« Les Formes et Paradigmes 
platoniciens dans la philosophie de Shihāb al-Dīn 
al-Suhrawardī »), malgré sa relative brièveté (p. 119-
150), constitue la « pièce de résistance » du projet 
poursuivi par Arnzen. Tout comme on décerne dans 
la philosophie islamique un « avant » et un « après » 
Avicenne, al-Suhrawardī marque un point de rupture 

dans les spéculations sur les Formes platoniciennes, 
en ce sens que tous les auteurs abordant le thème 
après lui le font sous son influence. Il fut en effet le 
premier penseur islamique qui mit les notions de 
ṣuwar et muṯul au cœur de son système complexe, 
que Arnzen présente avec clarté et précision. Il se base 
sur cinq ouvrages « philosophiques » d’al-Suhrawardī 
(p. 120-121), tout en délaissant délibérément ses trai-
tés « mystiques », un choix discutable certes vu la place 
importante que ceux-ci accordent, par exemple, aux 
« Formes suspendues » (ṣuwar mu‘allaqa) et à leurs 
modes particuliers de manifestation et de perception. 
En bon connaisseur des Plotiniana Arabica, Arnzen met 
en lumière l’influence considérable des paraphrases 
arabes de Plotin, en particulier la « Pseudo-Théologie 
d’Aristote », sur la philosophie de l’Išrāk, comme le 
montre, p. ex., l’emploi que fait al-Suhrawardĩ du terme 
ṣanam (« image, paradigme, forme ») (p. 135-132). 
L’auteur analyse méticuleusement la signification des 
termes-clé de la doctrine suhrawardienne, comme les 
« Seigneurs des images ou espèces » (arbāb al-aṣnām / 
arbāb al-anwā‘) et les mystérieuses « Formes suspen-
dues », ainsi que leur rapport avec les Formes ou Para-
digmes platoniciens. Malgré la précision de l’exposé, 
le lecteur reste quelque peu sur sa faim au sujet des 
ṣuwar / muṯul al-mu‘allaqa, dont Arnzen reconnaît 
lui-même ne pas avoir très bien saisi le sens. Le recours 
aux textes « mystiques » d’al-Suhrawardī aurait sans 
doute pu apporter quelque lumière, notamment les 
textes traduits et étudiés par Henry Corbin dans son 
Corps spirituel et terre céleste. De l’Iran mazdéen à l’Iran 
shî‘ite, Paris, 1979 (ouvrage qui n’est pas cité dans la 
bibliographie).

Le chapitre 3 (« Les Formes platoniciennes 
dans quelques ouvrages de philosophie arabe et 
persane des xiiie et xive siècles ») (p. 184-151) retrace 
l’influence, l’adoption et la transformation parfois 
profonde de la doctrine suhrawardienne des Formes 
et Paradigmes platoniciens dans Ibn Kammūna 
(p. 160-155), Šams al-Dīn al-Šahrazūrī (p. 168-161), 
Quṭb al-Dīn al-Šīrāzī (p. 174-168) et le traité anonyme 
sur les muṯul al-‘aqliyya al-aflāṭūniyya (p. 175-184), 
qui est intégralement traduit en allemand dans 
l’appendice 1 (p. 213-354). La plupart de ces auteurs 
placent au centre de leurs spéculations la notion 
du ‘ālam al-miṯāl, que Arnzen (p. 151) tout comme 
Corbin avant lui – attribue à al-Suhrawardī, bien que 
l’expression ne semble guère attestée dans l’œuvre 
de ce dernier. Aussi ne figure-t-elle pas dans l’étude 
du système d’al-Suhrawardī qui précède immédiate-
ment. Ce ‘ālam al-miṯāl (« die Welt des Urbildes ») 

– souvent présenté comme un niveau intermédiaire 
entre les mondes intelligible et sensible, étant le 
domaine de la faculté imaginative, des rêves et des 
visions – est abordé par Arnzen sans la moindre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Arnzen Rüdiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von ṣuwar aflāṭūniyya und muṯul
aflāṭūniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 32

référence au « monde imaginal » d’Henry Corbin. 
Certes, sans qu’il soit nécessaire de souscrire à sa 
« charte de l’imaginal », il me semble difficile de trai-
ter cette question en ignorant tout simplement les 
nombreuses contributions de Corbin sur ce thème, 
qu’il fut le premier à introduire en Occident. Par 
ailleurs, les auteurs de cette époque ont tendance 
à interpréter la pensée d’al-Suhrawardī à la lumière 
d’Ibn al-‘Arabī. Or, afin de restreindre quelque peu les 
contours de son projet ambitieux, Arnzen a exclu les 
« Andalous » de son champ de recherche. Si ce choix 
paraît justifié dans le cas d’Averroès, il s’avère plus 
problématique pour ce qui concerne Ibn al-‘Arabī. 
En effet, en étudiant les spéculations sur les Formes 
et Paradigmes platoniciens dans la tradition post-
suhrawardienne, des notions propres à Ibn al-‘Arabī 
apparaissent, qui sont dûment identifiées comme 
telles par Arnzen, mais pas toujours clairement expli-
quées. Cela est le cas, par exemple, pour la notion 
de barzaḫ et son rapport avec l’imagination et les 
muṯul al-mu‘allaqa (p. 154). Une référence au livre 
célèbre d’Henry Corbin, L’imagination créatrice dans le 
soufisme d’Ibn ‘Arabī, aurait au moins été souhaitable.

Le chapitre 4 (p. 185-211) réunit des « remarques 
cursives » sur la philosophie arabo-persane du xve au 
xviie siècle. Ces notes, qui se veulent « provisoires 
et non systématiques », concernent Ibn Turka et 
al-Dawwānī (p. 186-192), Mīr Dāmād (p. 192-202) 
et Mullā Ṣadrā al-Šīrāzī (p. 203-211). Ces auteurs 
poursuivent une tendance déjà entamée par les 
représentants de l’époque précédente : ils donnent, 
de façons diverses, une interprétation « mystique » 
ou « théologico-religieuse » aux Formes platoni-
ciennes, en y voyant, par exemple, des manifestations 
de l’essence divine dans le cadre de la doctrine du 
waḥdat al-wuǧūd d’Ibn al-‘Arabī ou des Paradigmes 
présents dans la pensée de Dieu, qui lui servent de 
modèles pour créer le monde sensible. 

La seconde partie du livre se compose de 
trois appendices, dont le premier (p. 213-354) 
donne la traduction intégrale – la première en 
une langue occidentale – de la Risāla fi l-muṯul 
al-‘aqliyya al-aflāṭūniyya, un traité anonyme édité 
par ‘Abd al-Raḥmān Badawī (Le Caire, 1947). La tra-
duction est basée sur cette édition, ainsi que sur le 
ms. Istanbul Aya Sofya 2455, daté de 740/1339 et qui 
était inconnu de Badawī. Avec une grande probabilité, 
Arnzen situe la composition du traité entre 1329 et 
1339. Le ms. d’Istanbul donne des lectures divergentes, 
parfois supérieures à l’édition, et contient dans la 
première partie quelques passages sans équivalent 
dans le texte édité par Badawī. Arnzen rend dûment 
compte de tout cela, aussi bien dans sa traduction 
que dans les notes afférentes. L’annotation doctrinale, 
en revanche, demeure assez sommaire, mais il est vrai 

que le contenu a été traité antérieurement (p. 175-
184). L’auteur de l’introduction était indubitablement 
chiite, comme en témoignent les formules de louange 
en honneur de ‘Alī et de sa famille. Toutefois, les folios 
du ms. d’Istanbul (fols. 1 et 2) qui contiennent cette 
introduction, semblent d’une autre main et de date 
plus récente que le reste du recueil, ce qui ouvre la 
possibilité qu’elle n’appartient pas au traité original 
ou qu’elle a été remaniée postérieurement. 

L’appendice 2 (p. 355-370) offre la traduction de 
la Risālat ba‘ḍ afāḍil ilā ‘ulāmā’ madīnat al-salām, qui 
est transmise anonymement par tous les manuscrits, 
mais dans laquelle la recherche moderne reconnaît 
généralement une lettre authentique d’Ibn Sīnā. La 
traduction suit l’édition d’Ehsan Yarshater (Téhéran, 
1953), contrôlée à l’aide de deux manuscrits de Téhé-
ran. La lettre, dont il existe des traductions françaises 
partielles par Yahya Michot et Marwan Rashed, traite 
surtout de la question des Universaux et ne se rap-
porte qu’indirectement aux Formes platoniciennes.

L’appendice 3 (p. 371-406) traduit un chapitre sur 
les Formes et Paradigmes platoniciens dans l’œuvre ma-
jeure de Mullā Ṣadrā, al-Ḥikma al-muta‘āliyya fi l-asfār 
al-‘aqliyya al-arba‘a. Arnzen utilise l’édition de Riḍā 
al-Muẓaffar et Riḍā Luṭfī (Qum 1958-63), ainsi que 
deux manuscrits (Qum et Paris).

Enfin, l’appendice 4 (p. 407-409) relève quelques 
passages du Ǧalīl fī l-ḥikma d’Ibn Kammūna « plagiés » 
par al-Šahrazūrī en son al-Šaǧara al-ilāhiyya.

Le livre s’achève par une bibliographie, qui 
présente des lacunes surtout pour ce qui concerne 
les titres en français (outre les ouvrages de Corbin 
déjà mentionnés, l’absence des nombreuses publi-
cations de Christian Jambet sur Mullā Ṣadrā étonne), 
ainsi que par un copieux index dont le répertoire des 
termes techniques s’avère d’une grande utilité.

Rüdiger Arnzen a produit un ouvrage qui fera 
date dans l’histoire des études gréco-arabes et de 
la philosophie islamique en général. Il s’agit en 
effet de la première étude consacrée aux Formes 
et Paradigmes platoniciens dans la pensée arabe et 
persane. L’ampleur du sujet et l’état encore souvent 
préliminaire des recherches impliquent inévitable-
ment des lacunes. Néanmoins, l’auteur a réussi à pré-
senter une synthèse claire et cohérente d’une matière 
souvent obscure et abstruse. Grâce à ses analyses 
philologiques pointues et à ses traductions soignées, 
il donne au lecteur un aperçu kaléidoscopique des 
débats menés pendant des siècles au Moyen-Orient, 
en l’absence du Platon historique, sur ce qui forme 
le noyau même du platonisme. Nous lui en sommes 
profondément reconnaissants.

Daniel De Smet 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Arnzen Rüdiger: Platonische Ideen in der arabischen Philosophie. Texte und Materialien zur Begriffsgeschichte von ṣuwar aflāṭūniyya und muṯul
aflāṭūniyya., recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

