| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ALI-DE-UNZAGA Omar (ed.),
Fortresses of the Intellect. Ismaili and other
Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary.

Londores, I.B. Tauris-The Institute of Ismaili
Studies, 2011, xvil + 600 p.
ISBN: 978-1848856264

Cet ouvrage de mélanges composé en hommage
a Farhad Daftary est tout naturellement centré
autour des études ismaéliennes — méme si, comme
le signale déja le sous-titre, elles ne sont pas le theme
exclusif des 22 chapitres composant lI'ensemble.
Louvrage est introduit par une copieuse biographie
de Farhad Daftary (p. 1-31) par O. Ali de Unzaga,
retracant son parcours comme étudiant, sa décou-
verte du domaine de l'ismaélisme — investissement
tardif, puisqu'il n'est pas lui-méme dorigine ismaé-
lienne — ses contacts avec W. lvanow, |élaboration
de son grand ouvrage The Isma'ilis — their History
and Doctrines (1990), son action au sein du Institute
of Ismaili Studies enfin. Lensemble est complété par
une bibliographie systématique de l'ceuvre scienti-
fique de F. Daftary (245 titres d'ouvrages, chapitres,
articles, comptes rendus). L'ouvrage comporte par
ailleurs plusieurs études de poids sur des aspects de
la pensée ismaélienne, ou ultra-chiite de fagon plus
générale. Ainsi I'étude de W. Madelung et P. Walker
sur le texte attribué au chef carmate ‘Abdan (m. 899),
le K. al-rusim wa-al-izdiwag wa-al-tartib, suivie de
I'édition du texte arabe et de sa traduction anglaise
(p. 103-165). Les auteurs soulignent I'intérét de
ce texte pour l'histoire de la doctrine ismaélienne,
notamment dans son insistance a affirmer que Dieu
est inconnaissable et non définissable, au-dela de
I'étre et du non-étre; il se positionne ainsi a la jonc
tion entre l'ismaélisme ancien (il ne contient pas
délément néoplatonicien par exemple) et la doctrine
qui suivra peu apres. Sur des themes proches, D. De
Smet propose une analyse serrée de la Risala mudhiba,
texte important pour l'histoire de la doctrine ismaé-
lienne en ce qu'il est un des premiers a introduire des
themes néoplatoniciens dans l'ismaélisme fatimide.
Apres une enquéte minutieuse, il reconstitue les dif-
férentes parties de cet ouvrage composite et parfois
altéré, pour en situer la composition a I'époque du
calife al-Mu'izz et mettre en valeur certaines de ses
positions, notamment dans les approches de l'escha-
tologie. D. De Smet précise l'exposé des doctrines
ismaéliennes en termes néoplatoniciens produit dans
l'ouvrage, avec en regard les développements qui vont
suivre, notamment chez Kirmani.

P. Crone revisite le texte complexe du da‘7
ismaélien Aba Tammam (x¢ siecle) sur les Mubayyia,

courant se voulant rester fidele a la prédication
|

d’al-Muganna’, afin de débrouiller I'écheveau
complexe des doctrines qui leur étaient attribuées
et d’en restituer la structure et le message initial.
D. Cortese analyse les implications politiques et docd
trinales — pour les Tayyibites en particulier — du récit
d’un réve du chef ismaélien yéménite ‘Ali al-Sulayhi
dans lequel il rencontre le calife fatimide al-Mustansir.

A. Hamadani revient sur la question de la dataa
tion des Epitres des Fréres Sinceres. Il s'attache a mon-
trer que les notions philosophiques, théologiques,
scientifiques et politiques qui y sont traitées avaient
toutes cours au X¢ siécle, apparaissant notamment
dans les écrits de Kindi et de ses disciples, et qu’inver-
sement, aucune des idées nouvelles apportées no-
tamment par Farabi n'y sont mentionnées. Il rejette la
date de composition des Rasd’il couramment admise
sur la foi de la mention de ses auteurs par Tawhidi
(fin x®siecle), pour affirmer plus probable celle du
dernier quart du ix¢ siecle. C. Baffioni propose de
pénétrantes réflexions sur le maniement de la notion
de ibda’ par les mémes Fréres Sincéres, montrant
comment l'interprétation donnée a ce terme influe
sur toute la cosmologie ; et également sur la fagon
de percevoir la parole coranique, le réle du Prophéte
et celui des Imams.

Dans une optique historique, I. Hajnal retrace
les relations de I'Etat carmate avec ses voisins, au
cours de la centaine d’années que dura sa période
d’expansion. La période fatimide est représentée par
plusieurs chapitres, comme celui de H. Haji sur la biot
graphie d’al-Ustad Jawdar. I.K. Poonawala nous livre
une intéressante étude sur la critique d’'lbn Qutayba
par le Qadi Nu‘man, ou celui-ci cherche a disqualifier
ce farouche adversaire du chiisme en démontrant
ses faiblesses dans le domaine du droit et du hadith.

L'ceuvre poétique de Nasir-i Husraw est l'objet
des réflexions d’A. C. Hunsberger qui la démarque de
simples exposés philosophiques, versifiés pour des
raisons pédagogiques, pour souligner combien elle
vise a susciter un éveil, une transformation intérieure
chez le lecteur. Par ailleurs, H. Landolt suggere (pru-
demment) des affinités entre soufisme et ismaélisme
en se fondant sur le contenu mystique de certains
vers de Nasir-i Husraw et la citation d’autres vers du
méme auteur par ‘Ayn al-Qudat Hamadann.

On notera l'intéressant article de H. Algar sur
linclusion de la figure et des enseignements de Ga'far
al-Sadiq dans la littérature religieuse sunnite - hané-
fite, malékite, soufie. On y trouve des traditions ou
ga'far magnifie les trois premiers califes et réfute les
interprétations chiites des débuts de I'islam, dont
H. Algar souligne le caractére douteux. Il garde de
méme une distance prudente a propos de l'inser-
tion du nom de Ga'far dans des lignées initiatiques

sunnites comme celle des Nagshbandis, qui obéit
|

BCAI 29 28

BCAI 29 (2014) Ali-de-unzaga Omar (ed.): Fortresses of the Intellect. Ismaili and other Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

a une stratégie de «récupération » assez claire. Il
mentionne enfin le réle de la figure de Ga'far dans
les efforts contemporains de rapprochement entre
sunnites et chiites.

L. Lewisohn nous livre une réflexion sur un
texte en persan de Sahrastani faisant dialoguer Hadir,
homme du ta'wil, et Moise, récipiendaire du tanzil,
notamment autour de la perception du temps par
chacun des deux, la différence de vision les condui-
sant a évaluer differemment la portée morale des
actions. Ce dialogue dépasse selon lui le cadre de
la pensée ismaélienne dont, on peut le supposer,
Sahrastani était un adepte. Par ailleurs, ). Badakhshani
nous donne un apercu de l'originalité doctrinale du
Diwan-i Qd’imiyyat de Hasan-i Mahmiid, contempo-
rain et collaborateur de Nasir al-Din Tsi, sur la base
d’un travail sur les manuscrits de ce texte.

Cela dit, nous le précisions plus haut, plusieurs
chapitres de l'ouvrage ne portent pas spécifiquement
sur I'ismaélisme. C'est le cas de étude de M. A. Amir-
Moezzi sur la sacralisation de la langue persane au
Moyen Age: ses manifestations anciennes dés les
viie-x¢ siecles (traductions des rituels musulmans,
traductions du Coran), suivies de l'essor de I'emploi
du persan dans les textes mystiques. Pour une
période plus récente, A. ). Newman reléve le theme
des campagnes dirigées contre le soufisme populaire
jugé déviant durant le xvii© siecle en Iran safavide.
R. Gleave décrit la stratégie intellectuelle de I'auteur
ahbari Yasuf Bahrani (m. 1772) pour dénoncer
I'usage de I'igtihad sans toutefois envenimer la polé-
mique ahbaris vs usilis, et fournit la traduction du
texte d'une dizaine de pages sur la question, extrait
des Durar al-nagafiyya.

Lensemble de ce volume représente un apport
considérable, comme un élément se rajoutant a bien
d’autres pour venir témoigner de la vitalité et de la
qualité des études ismaéliennes, et chiites de fagon
plus générale.

Pierre Lory
E.PH.E. - Paris

BCAI 29 29

BCAI 29 (2014) Ali-de-unzaga Omar (ed.): Fortresses of the Intellect. Ismaili and other Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

