
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 28

Ali-de-unzaga Omar (ed.),�
Fortresses of the Intellect. Ismaili and other 
Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary.

Londres, I.B. Tauris-The Institute of Ismaili 
Studies, 2011, xvii + 600 p. 
ISBN : 978-1848856264

Cet ouvrage de mélanges composé en hommage 
à Farhad Daftary est tout naturellement centré 
autour des études ismaéliennes – même si, comme 
le signale déjà le sous-titre, elles ne sont pas le thème 
exclusif des 22 chapitres composant l’ensemble. 
L’ouvrage est introduit par une copieuse biographie 
de Farhad Daftary (p. 1-31) par O. Ali de Unzaga, 
retraçant son parcours comme étudiant, sa décou-
verte du domaine de l’ismaélisme − investissement 
tardif, puisqu’il n’est pas lui-même d’origine ismaé-
lienne – ses contacts avec W. Ivanow, l’élaboration 
de son grand ouvrage The Isma’ilis – their History 
and Doctrines (1990), son action au sein du Institute 
of Ismaili Studies enfin. L’ensemble est complété par 
une bibliographie systématique de l’œuvre scienti-
fique de F. Daftary (245 titres d’ouvrages, chapitres, 
articles, comptes rendus). L’ouvrage comporte par 
ailleurs plusieurs études de poids sur des aspects de 
la pensée ismaélienne, ou ultra-chiite de façon plus 
générale. Ainsi l’étude de W. Madelung et P. Walker 
sur le texte attribué au chef carmate ‘Abdān (m. 899), 
le K. al-rusūm wa-al-izdiwāğ wa-al-tartīb, suivie de 
l’édition du texte arabe et de sa traduction anglaise 
(p. 103-165). Les auteurs soulignent l’intérêt de 
ce texte pour l’histoire de la doctrine ismaélienne, 
notamment dans son insistance à affirmer que Dieu 
est inconnaissable et non définissable, au-delà de 
l’être et du non-être ; il se positionne ainsi à la jonc-
tion entre l’ismaélisme ancien (il ne contient pas 
d’élément néoplatonicien par exemple) et la doctrine 
qui suivra peu après. Sur des thèmes proches, D. De 
Smet propose une analyse serrée de la Risāla muḏhiba, 
texte important pour l’histoire de la doctrine ismaé-
lienne en ce qu’il est un des premiers à introduire des 
thèmes néoplatoniciens dans l’ismaélisme fatimide. 
Après une enquête minutieuse, il reconstitue les dif-
férentes parties de cet ouvrage composite et parfois 
altéré, pour en situer la composition à l’époque du 
calife al-Mu‘izz et mettre en valeur certaines de ses 
positions, notamment dans les approches de l’escha-
tologie. D. De Smet précise l’exposé des doctrines 
ismaéliennes en termes néoplatoniciens produit dans 
l’ouvrage, avec en regard les développements qui vont 
suivre, notamment chez Kirmānī.

P. Crone revisite le texte complexe du dā‘ī 
ismaélien Abū Tammām (xe siècle) sur les Mubayyia, 
courant se voulant rester fidèle à la prédication 

d’al-Muqanna‘, afin de débrouiller l’écheveau 
complexe des doctrines qui leur étaient attribuées 
et d’en restituer la structure et le message initial. 
D. Cortese analyse les implications politiques et doc�-
trinales – pour les Ṭayyibites en particulier – du récit 
d’un rêve du chef ismaélien yéménite ‘Alī al-Ṣulayḥī 
dans lequel il rencontre le calife fatimide al-Mustanṣir.

A. Hamadani revient sur la question de la data�-
tion des Epîtres des Frères Sincères. Il s’attache à mon-
trer que les notions philosophiques, théologiques, 
scientifiques et politiques qui y sont traitées avaient 
toutes cours au xe siècle, apparaissant notamment 
dans les écrits de Kindī et de ses disciples, et qu’inver-
sement, aucune des idées nouvelles apportées no-
tamment par Fārābī n’y sont mentionnées. Il rejette la 
date de composition des Rasā’il couramment admise 
sur la foi de la mention de ses auteurs par Tawḥīdī 
(fin xe siècle), pour affirmer plus probable celle du 
dernier quart du ixe siècle. C. Baffioni propose de 
pénétrantes réflexions sur le maniement de la notion 
de ibdā‘ par les mêmes Frères Sincères, montrant 
comment l’interprétation donnée à ce terme influe 
sur toute la cosmologie ; et également sur la façon 
de percevoir la parole coranique, le rôle du Prophète 
et celui des Imams.

Dans une optique historique, I. Hajnal retrace 
les relations de l’État carmate avec ses voisins, au 
cours de la centaine d’années que dura sa période 
d’expansion. La période fatimide est représentée par 
plusieurs chapitres, comme celui de H. Haji sur la bio�-
graphie d’al-Ustāḏ Jawḏar. I.K. Poonawala nous livre 
une intéressante étude sur la critique d’Ibn Qutayba 
par le Qāḍī Nu‘mān, où celui-ci cherche à disqualifier 
ce farouche adversaire du chiisme en démontrant 
ses faiblesses dans le domaine du droit et du hadith. 

L’œuvre poétique de Nāṣir-i Ḫusraw est l’objet 
des réflexions d’A. C. Hunsberger qui la démarque de 
simples exposés philosophiques, versifiés pour des 
raisons pédagogiques, pour souligner combien elle 
vise à susciter un éveil, une transformation intérieure 
chez le lecteur. Par ailleurs, H. Landolt suggère (pru�-
demment) des affinités entre soufisme et ismaélisme 
en se fondant sur le contenu mystique de certains 
vers de Nāṣir-i Ḫusraw et la citation d’autres vers du 
même auteur par ‘Ayn al-Quḍāt Hamadānī.

On notera l’intéressant article de H. Algar sur 
l’inclusion de la figure et des enseignements de Ğa‘far 
al-Ṣādiq dans la littérature religieuse sunnite - hané-
fite, malékite, soufie. On y trouve des traditions où 
ǧa‘far magnifie les trois premiers califes et réfute les 
interprétations chiites des débuts de l’islam, dont 
H. Algar souligne le caractère douteux. Il garde de 
même une distance prudente à propos de l’inser-
tion du nom de Ğa‘far dans des lignées initiatiques 
sunnites comme celle des Naqshbandis, qui obéit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Ali-de-unzaga Omar (ed.): Fortresses of the Intellect. Ismaili and other Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 29	 29

à une stratégie de « récupération » assez claire. Il 
mentionne enfin le rôle de la figure de Ğa‘far dans 
les efforts contemporains de rapprochement entre 
sunnites et chiites.

L. Lewisohn nous livre une réflexion sur un 
texte en persan de Šahrastānī faisant dialoguer Ḫaḍir, 
homme du ta’wīl, et Moïse, récipiendaire du tanzīl, 
notamment autour de la perception du temps par 
chacun des deux, la différence de vision les condui-
sant à évaluer différemment la portée morale des 
actions. Ce dialogue dépasse selon lui le cadre de 
la pensée ismaélienne dont, on peut le supposer, 
Šahrastānī était un adepte. Par ailleurs, J. Badakhshani 
nous donne un aperçu de l’originalité doctrinale du 
Dīwān-i Qā’imiyyat de Ḥasan-i Maḥmūd, contempo-
rain et collaborateur de Naṣīr al-Dīn Ṭūsī, sur la base 
d’un travail sur les manuscrits de ce texte.

Cela dit, nous le précisions plus haut, plusieurs 
chapitres de l’ouvrage ne portent pas spécifiquement 
sur l’ismaélisme. C’est le cas de l’étude de M. A. Amir-
Moezzi sur la sacralisation de la langue persane au 
Moyen Âge : ses manifestations anciennes dès les 
viiie-xe siècles (traductions des rituels musulmans, 
traductions du Coran), suivies de l’essor de l’emploi 
du persan dans les textes mystiques. Pour une 
période plus récente, A. J. Newman relève le thème 
des campagnes dirigées contre le soufisme populaire 
jugé déviant durant le xviie siècle en Iran safavide. 
R. Gleave décrit la stratégie intellectuelle de l’auteur 
aḫbāri Yūsuf Baḥrānī (m. 1772) pour dénoncer 
l’usage de l’iğtihād sans toutefois envenimer la polé-
mique aḫbāris vs uṣūlis, et fournit la traduction du 
texte d’une dizaine de pages sur la question, extrait 
des Durar al-nağafiyya.

L’ensemble de ce volume représente un apport 
considérable, comme un élément se rajoutant à bien 
d’autres pour venir témoigner de la vitalité et de la 
qualité des études ismaéliennes, et chiites de façon 
plus générale.

Pierre Lory 
E.P.H.E. - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Ali-de-unzaga Omar (ed.): Fortresses of the Intellect. Ismaili and other Islamic Studies in Honour of Farhad Daftary., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

