
1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 1

Doufikar-Aerts Faustina, 
�Alexander Magnus Arabicus. A Survey  
of the Alexander Tradition through Seven 
Centuries from Pseudo-Callisthenes to Ṣūrī. Préf. 
E. Van Donzel.

Paris, Louvain & Walpole MA (Mediaevalia 
Groningana New Series, 13), 2010,  
xxv + 416 p. 
ISBN : 978-9042921832

L’auteure est bien connue des chercheurs qui 
s’intéressent au cycle littéraire d’Alexandre le Grand, 
qui a fait le tour du monde, comme du reste des 
participants aux congrès ou colloques d’études ara-
bo-islamiques ou de littérature comparée. Comme le 
rappelle van Donzel dans sa préface, cela fait presque 
deux décennies que Doufikar-Aerts parle et écrit sur 
le sujet. Dans l’ensemble, une douzaine de contri-
butions qu’on trouvera listées dans la bibliographie 
finale de l’ouvrage ici recensé, en plus de la coédition 
d’un ouvrage collectif.

Ce sont donc les résultats d’une longue et minu-
tieuse recherche, présentés pour l’essentiel en 2003 
comme thèse de doctorat à l’Université de Leyde, 
que nous avons maintenant entre nos mains. Et la 
recherche ne s’arrêtera pas là ! Car ce monument 
à la tradition arabe d’Alexandre/Ḏū ’l-Qarnayn se 
révèle être un point de départ pour approfondir la 
multiplicité des genres et des thèmes en rapport avec 
la question. Par ailleurs, la découverte de plusieurs 
nouveaux témoins manuscrits relevant des différents 
courants littéraires discutés, encourage l’édition et 
l’interprétation de nouveaux documents pour les 
chercheurs des différentes branches disciplinaires 
et fournir les instruments pour approfondir encore 
ce sujet quasi universel. L’auteure a su s’assurer le 
patronage de l’organisme hollandais de la recherche 
scientifique (NWO) pour poursuivre sa recherche 
dans le cadre du projet intitulé Beyond the European 
Myth: In Search of the Afro-Asiatic Alexander Cycle and 
the Transnational Migration of Ideas and Concepts of 
Culture and Identity.

La production arabe et islamique est loin de 
se limiter à une simple répétition ou réélabora-
tion de la seule tradition biographique issue du 
Pseudo-Callisthène ou encore du genre gnomique grec 
ou des légendes monothéistes développées dans les 
milieux juifs ou syro-chrétiens. Mise sur la piste d’un 
prétendu témoin du Roman conservé dans un double 
manuscrit à Istanbul, Doufikar-Aerts a découvert qu’il 
s’agissait en fait d’un roman populaire du type sīra, 
l’obligeant à se pencher sur ce genre littéraire arabe. Cet 
important texte couronne, dans une certaine mesure, 
le cycle arabe du monarque macédonien.

L’ouvrage recensé dans ces pages est globale-
ment réparti en deux parties, la première étudie 
l’ensemble de la riche tradition arabe d’Alexandre, 
alors que la seconde analyse, en particulier, le conte 
populaire transmis par un conteur du nom d’Abū 
Isḥāq Ibrahim b. al-Mufarriğ al-Ṣūrī, originaire mani-
festement de Tyr et vivant peut-être au xive siècle.

Avant de procéder à l’analyse de l’ouvrage, il nous 
faut rappeler que le cycle d’Alexandre le Macédonien 
a connu, ces dernières années, un grand engouement 
de la part des chercheurs, allant de pair avec la longue 
mise au point de la publication d’une recherche dont 
l’essentiel avait été conclu quelques années aupara-
vant. On comprendra donc que les travaux publiés 
après 2003, même si on les trouve mentionnés dans 
l’ouvrage final, n’auront pas pu être toujours intégrés. 
Parmi ceux-ci figurent un ouvrage collectif et un 
ensemble de trois études que nous citerons souvent 
par la suite (1) et, à titre de curiosité, signalons le 
récent essai arabe visant à concilier la figure du géné-
ral macédonien avec celle du prophète coranique (2).

Quatre chapitres, précédés d’une introduction, 
divisent la Partie I de l’ouvrage de Doufikar-Aerts 
(p. 1-228) : la réception arabe du roman historique 
du Pseudo-Callisthène ; Alexandre dans la littérature 
sapientielle ; la tradition, plutôt religieuse, du « Ḏū 
’l-Qarnayn » ; le roman populaire Sīrat al-Iskandar 
d’al-Ṣūrī en tant qu’ultime développement de la 
tradition arabe. Les relations complexes entre ces 
différents genres littéraires et leurs antécédents 
« classiques » (grecs, latins, syriaques) avec leurs 
avatars dans d’autres langues (persan, arabe, hébreu, 
éthiopien, malais) sont schématisées dans le double 
stemma des pages 91 et 193.

Après avoir brossé, dans l’Introduction (p. 3-11), 
l’état de la recherche sur le roman historique 
d’Alexandre tel que diffusé à travers les langues 
et les cultures depuis la fixation alexandrine du 
Pseudo-Callisthène au iiie siècle, l’A. présente en 
détail les différentes traductions arabes directes ou 

(1)  Z. D. Zuwiyya (ed.), A Companion to Alexander the Great in 
the Middle Ages, Leiden-Boston, 2011 ; A. Sidarus, « Nouvelles 
recherches sur Alexandre le Grand dans les littératures arabe, 
chrétienne et connexes », Parole de l’Orient 37 (2010), p. 137-
176 – étude développée par secteur dans : « AG dans la tradi-
tion syriaque (recherches récentes et perspectives nouvelles) », 
Oriens Christianus 95 (2011), p. 1-15 et « AG chez les Coptes 
(recherches…) », in Orientalia Christiana: Festschrift für Hubert 
Kaufhold zum 70. Geburtstag, ed. P. Bruns / H. O. Luthe, Wies-
baden, 2013, p. 477-495.
(2)  Ismāʿīl Ḥāmid, Al-Iskandar al-Akbar wa-Ḏū ’l-Qarnayn bayna 
al-tārīḫ wa-l-adyān, Ṭālibiyya, Fayṣal, Ğīzā, Dār Mašāriq, 2009. 
L’auteur aurait à son compte un essai analogue sur la relation 
entre Hermès le Sage et le prophète Idrīs.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Ṣūrī.
Prèf. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Évora, Portugal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 2

indirectes, présumées ou attestées, fragmentaires ou 
plus ou moins complètes, du texte classique, et les 
caractéristiques globales de cette transmission spéci-
fique (3). Suit l’exposé critique des récits intégrant les 
livres d’histoire ou de géographie historique, depuis 
Dinawarī (m. 895) jusqu’à Maqrīzī (m. 1442). Nous 
noterons l’absence des récits d’origine andalouse, 
étudiés il y a deux décennies par M. Marín (4). Quant 
à ceux d’origine arabe chrétienne, qu’il nous soit 
permis de renvoyer à nos propres études publiées 
récemment et où l’on trouvera des corrections et des 
compléments jugés importants (5).

Un long paragraphe (§ 1.4.10, p. 29-34) est 
consacré à la Niyāhat al-Arab du Pseudo-Asmaʿ ī, 
révélée pour la première fois en 1900 par E. G. Browne, 
mais ignorée depuis, jusqu’aux études érudites de M. 
Grignaschi des années 1970 et suivantes. Celui-ci avait 
annoncé une édition (il en existe quatre manuscrits), 
qui n’a pas encore vu le jour. Pourtant, ce manuscrit 
apocryphe, qui se situe à la jonction des traditions 
grecque et persane de la légende d’Alexandre, aurait 
connu deux remaniements divergents depuis sa 
première parution vers 850. Il a inspiré bien des 
auteurs musulmans, à commencer par Dinawarī et 
ses Aḫbār ṭiwāl. Il a exercé une nette influence sur 
le conte de Ṣūrī, mais aussi sur le texte copto-arabe 
dit de Quzmān (voir plus bas) et, à travers lui ou un 
texte similaire, sur la fameuse version éthiopienne !

Dans la section 1.6 (p. 35-73), ce sont les écrits 
du type conte ou roman (qiṣṣa) qui sont passés 
en revue. Le plus ancien de tous est la Qiṣṣat al-
Iskandar figurant dans un unicum, attribué à un 
certain ʿ Umāra, probablement Abū Yazīd ʿ U. b. Zayd 
al-Madanī al-Yamanī (al-Anṣārī ?), mentionné par 
Masʿūdī et d’autres comme ayant vécu au iie siècle 
de l’hégire. Ces écrits avaient été jadis étudiés par 
I. Friedländer (1913) dans la perspective limitée de la 
Chadirlegende, si bien que Doufikar-Aerts s’est trou-
vée obligée de l’analyser de manière plus approfondie 
(p. 35-45). À l’instar de la Nihāya dans le groupe des 
historiens et géographes, ce texte s’est révélé être 
le plus ancien témoin du roman historique arabe 

(3)  Considérant l’importance de la tradition syriaque dans ce 
cadre, signalons la traduction annotée, avec introduction, de 
la plupart des textes de cette tradition (excluant intentionnel-
lement le roman historique) par G. Bohas, Alexandre syriaque. 
Lyon, ILOAM, 2009. Sur le roman précisément, voir le chapitre 
correspondant dû à J. P. Monferrer-Sala, dans Zuwiyya, Compa-
nion, p. 41-72 (ch. 3). Nouvelle mise au point globale dans Sidarus, 
« AG dans la tradition syriaque ».
(4)  M. Marín, « Legends on AG in Moslem Spain », Graeco-
Arabica 4 (1991), p. 71-89.
(5)  Voir note 1, particulièrement « AG chez les Coptes », p. 482-
484.

dépendant de la tradition syriaque et combinant 
un peu de la tradition religieuse du Ḏū ’l-Qarnayn, 
analysée plus loin.

Viennent par la suite les textes de la tradition 
de l’Occident musulman (Andalus et Maghreb 
extrême), sur lesquels on pourra consulter l’analyse 
complémentaire de Z. D. Zuwiyya, dans le chapitre 
correspondant de l’œuvre collective élaborée presque 
simultanément (6). On ne manquera pas de signa-
ler, ici, en complément à l’édition de la recension 
maghrébine éditée par Zuwiyya lui-même (2001), 
que Doufikar-Aerts a découvert une nouvelle ver-
sion conservée dans la Bibliothèque Royale de Rabat 
(cf. n. 149, p. 50-51) et qu’un avatar saharien sauvé in 
extremis a été récemment édité et traduit (7).

Notre auteure en vient finalement (§ 1.6.4, 
p. 58-73) à sa découverte jugée la plus importante, 
dans la mesure où il s’agit du texte le plus consistant 
de la tradition syro-arabe du Pseudo-Callisthène et 
le modèle idéalisé de la version éthiopienne bien 
connue depuis la fin du xixe siècle (8). Son existence 
avait été stipulée et caractérisée, il y a plus d’un 
siècle, par les orientalistes allemands Th. Nöldeke 
(1890) et K. F. Weymann (1901), et voilà qu’on le 
retrouve transmis par au moins quatre manus-
crits copto-arabes (9). Cette Sīrat al-Malik Iskandar 

(6)  Zuwiyya, Companion, ch. 4, p. 73-112. Bien qu’intitulé « The 
Alexander Romance in the Arabic Tradition », il s’agit unique-
ment de la tradition islamique occidentale !
(7)  G. Bohas, A. Saguer et A. Sinno, Le Roman d’Alexandre à 
Tombouctou : Histoire du Bicornu, Arles, 2012.
(8)  Sur cette version au quatrième ou cinquième degré, voir à 
présent l’aperçu de P. C. Kotar dans Zuwiyya, Companion, ch. 7, 
p. 157-176. Une perspective plus large sur l’ensemble de la tra-
dition éthiopienne est offerte par l’étude, généralement ignorée, 
de G. Lusini, « Origine e significato della presenza di Alessandro 
Magno nella letteratura etiopica », Rassegna di Studi Etiopici 
38 (1994, publié en 1997), p. 95-118. Noter aussi la traduction 
de la « légende d’Alexandre » par G. Colin, Alexandre le Grand, 
héros chrétien en Éthiopie. Histoire d’Alexandre (Zênâ Eskender) 
(Louvain-Paris, 2007) – texte qui, à son tour, manifeste un rema-
niement, bien à l’éthiopienne, d’une Vorlage copto-arabe laissant 
transparaître un modèle islamisé de l’ensemble de la légende du 
Macédonien telle que transmise dans la tradition chrétienne 
syriaque. Sur tout cela, on peut consulter Sidarus, « Nouvelles 
recherches », p. 148-150 ; Idem, « AG chez les Coptes », p. 480-482.
(9)  Il est fait mention de trois mss. au total, deux parisiens et 
un berlinois (voir p. 60, n. 173), mais après avoir délivré le texte 
de son livre à l’éditeur, il y a longtemps déjà, nous avons signalé 
à Mme Doufikar-Aerts une copie de la collection de mss. de 
l’Institut copte catholique de Théologie, Maadi, Le Caire, qui s’est 
avérée conserver le meilleur témoin. Elle travaille à présent à son 
édition et traduction et a présenté dernièrement son analyse 
du récit au Tenth International Congress of Coptic Studies (Rome, 
sept. 2012), sous le titre de « The Copto-Arabic or Quzman 
Version of the Alexander Romance and Its Religious Muslim-
Christian Hybridity ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Ṣūrī.
Prèf. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Évora, Portugal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 3

Ḏū ’l-Qarnayn (sic) est désignée par commodité 
comme étant « de Quzmān » du nom du copiste du 
manuscrit le plus important, Yūsuf b. ʿ Aṭiyya, al-šahīr 
bi-Quzmān (Côme). Il s’agit donc, pour le moment, 
d’une recension particulière datant d’avant la traduc-
tion éthiopienne située, elle, au xive siècle (10).

Le chapitre 2 (p. 93-133) étudie la figure 
d’Alexandre dans la littérature sapientielle. Après 
l’analyse des collections gnomiques dues à différents 
auteurs, dont les plus importantes reviennent certes 
à Ḥunayn b. Isḥāq et Mubaššir b. Fātik (11), on passe 
au « cycle » ou « roman épistolaire » en étroite liai-
son avec « le roman historique » (§ 2.3, p. 102-128). 
Là est discutée abondamment la complexe question 
de la collection de lettres entre Alexandre et Aristote 
(avec Olympias au passage), que M. Grignaschi a 
découverte au milieu des années 1960, dans des 
manuscrits conservés, encore une fois, en Turquie, 
et analysée sous différents angles dans les années 
suivantes (12). Datée du milieu du viiie siècle, c’est-
à-dire de l’époque omeyyade, elle remonterait en 
dernière analyse à un original grec antérieur de deux 
siècles, sans doute compilé dans les milieux hermé-
tiques ou rhétoriques de Damas ou d’Alexandrie (13). 
L’ensemble de l’exposé culmine avec une caractéri-
sation du Macédonien comme « roi-philosophe » 
dans cette riche tradition arabe, et sa postérité dans 
le Moyen Âge latin.

Nous en venons au ch. 3 (p. 135-193), qui aborde 
la tradition musulmane concernant la mystérieuse 
figure du Ḏū ’l-Qarnayn (« Le Bicornu »), avec son 
compagnon al-Ḫidr/Ḫādir, évoquée dans la Sūrat 
al-kahf  et généralement identifiée avec le légendaire 
Alexandre le Macédonien (14). Après avoir parcouru la 

(10)  Plus de détails dans Sidarus, « Nouvelles recherches », 
p. 144-145 ; Idem, « AG chez les Coptes », p. 480-481.
(11)  À propos de la réception chez les Coptes de l’œuvre 
de ce dernier et des florilèges transmis dans des manuscrits 
copto-arabes, voir Sidarus, « Nouvelles recherches », p. 157 ; Idem, 
« AG chez les Coptes », p. 484.
(12)  Dernière mise au point par M. Grignaschi, « Un roman épis-
tolaire gréco-arabe », in The Problematics of Power: Eastern and 
Western Representations of Alexander the Great, éd. M. Bridges / 
J., Ch. Burgel Bern, 1996, p. 109-123.
(13)  Doufikar-Aerts n’a pas pu consulter l’éd.-trad., avec une 
nouvelle présentation, de M. Maróth, The Correspondence be-
tween Aristotle and Alexander the Great: An Anonymous Greek 
Novel in Letters in Arabic Translation, Piliscsaba, Hungary, 2006. 
Voir l’important compte rendu critique de D. Gutas dans Middle 
Eastern Literatures 12.1 (2009), p. 59-70. Vestiges importants dans 
les textes copto-arabes du xiiie siècle (al-Makīn b. al-ʿAmīd et 
autres), dans Sidarus, « AG chez les Coptes », p. 485-488.
(14)  Voir maintenant l’analyse de B. M. Wheeler, Moses in the 
Quran and Islamic Exegesis, London/New York, 2002, en plus de 
l’approche moins solide de K Van Bladel, «The Alexander Legend 
in the Qur’ān 18:83-102», in The Qur’ān in Its Historical Context, 
éd. Gabriel Reynolds, London/New York, 2008, p. 175-203 (ch. 8).

série de traditionnistes, d’exégètes ou d’historiens qui 
adoptent et explicitent cette identification, ou encore 
les textes du type Qiṣaṣ al-Anbiyā’, notre Auteure 
passe à l’analyse des motifs et des thèmes, dont les 
plus notoires sont celui du mur emprisonnant les 
peuples Gog et Magog (§ 6-3.4, p. 171-150) et celui du 
séjour au pays des Ténèbres, avec la recherche de « la 
Source de vie » (§ 3.7, p. 180-171), récits également 
connus par la tradition syriaque (15).

Signalons que l’ancienne tradition yéménite 
attribue à ses propres rois himyarites certains des 
traits de la figure en question, comme cela est 
rapporté dans le roman populaire Kitāb al-Tīğān 
d’Ibn Hišām, le bien connu biographe du Prophète 
(m. 833/4), qui se réclame néanmoins de l’autorité 
de Wahb b. al-Munabbih (m. entre 728 et 731) (16). 
Or, ce prestigieux traditionniste, peut-être d’origine 
juive, est responsable pour une grande partie des 
récits bibliques et des isrā’iliyyāt passés à l’Islam (17), 
ce qui nous reporte aux sources judaïques de la 
tradition arabo-musulmane concernant Alexandre 

– thème qui n’a pas été suffisamment mis en lumière, 
pensons-nous, par Doufikar-Aerts (18). Si nous ajou-
tons à cela un autre juif converti à l’islam du temps 
de Muḥammad, transmetteur réputé de traditions 
judaïques, à savoir Kaʿb al-Aḥbār (m. vers 653 ; cf. 
p. 139), on imagine bien l’importance de la question 
soulevée, que l’on ne manquera pas d’associer à la 
transmission des suryāniyyāt/nabaṭiyyāt.

Quoi qu’il en soit, en liaison avec ce courant 
épique teinté de « messianisme monothéiste » 
évoqué en parlant des rois himyarites, il convient 
de signaler un procédé analogue de glorification de 
certains héros arabo-musulmans, qui date de la deu-
xième époque omeyyade – avant donc que ne se fixe 
le cycle littéraire portant sur le grand Roi universel et 
providentiel... Cet épisode a été récemment mis en 
lumière par A. Borrut, à propos du prince Maslama 

(15)  Pour le premier épisode, voir à présent monographie de 
E. van Donzel / A. Schmidt, Gog and Magog in Early Eastern 
Christian and Islamic Sources, Leiden/Boston, 2010. Le point de 
départ en est l’étude fouillée, avec traduction, de l’expédition de 
Sallām al-Turğumān (EI2, s.v.), envoyé en expédition par le calife 
abbasside al-Wāṯiq en 842.
(16)  Voir p. 139-142, avec référence à la nouveauté de l’approche 
critique de T. Nagel dans Alexander der Große in der frühisla-
mischen Volksliteratur, Walldorf-Hessen, 1978, et Qiṣaṣ al-anbiyā’, 
Bonn, 1967 ; voir aussi p. 7, 137-138 et passim.
(17)  On notera que l’ancienne éd. de Heyderabad du Tiğān 
(1928) a été récemment réimprimée sous le nom précisément 
de Wahb b. al-Munabbih, The Book of Crowns on the Kings of 
Himyar, Piscataway NJ, 2009.
(18)  Le sujet est traité dans l’étude de Wheeler, cf. note 14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Ṣūrī.
Prèf. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Évora, Portugal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 29	 4

b. ʿ Abd al-Malik, le général en charge des expéditions 
contre Constantinople et le Caucase tout au long des 
premières décennies du viiie siècle (19).

Le dernier chapitre de la première partie (p. 195-
228) présente la Sīrat al-Iskandar d’Ibn al-Mufarriğ al-
Ṣūrī. Ce véritable roman populaire, de plus d’un mil-
lier de pages, a été identifié par Doufikar-Aerts dans 
le double manuscrit Aya Sofia 3003-3004 (871/1466 
et 881/1476), lequel avait déjà été signalé, sans plus 
d’attention, par plusieurs chercheurs (20). Il y aurait, en 
définitive, quelque quatorze autres témoins (!), tous 
plus tardifs et plus ou moins complets, qui conserve-
raient ce roman ou des recensions analogues : s’agis-
sant du genre épique du type sīra, où les différents 
« narrateurs » manipulent le texte selon leur goût et 
leur connaissance de la tradition globale, il n’existerait 
pas deux manuscrits transmettant le même texte. De 
plus, il existerait une version en malais portant le titre 
de Ḥikāyat Iskandar (cf. p. 270-275).

Le caractère composite et multiforme d’une telle 
tradition ne peut certes dépendre du même type de 
sources. En vue d’identifier celles-ci, l’unique voie 
qui s’offre au chercheur est d’aborder la question à 
partir des différents thèmes et motifs. C’est ce qu’a 
entrepris Doufikar-Aerts au § 4.4 (p. 203-224). Au 
paragraphe suivant, qui clôt le chapitre et toute la 
première partie, les résultats se trouvent synthétisés. 
D’une manière générale, ce roman (ou ensemble de 
romans…) démontre une manière propre d’agence-
ment du matériau disponible, en même temps que de 
nouveaux développements, évidemment tardifs, du 
cycle arabe d’Alexandre. Aucune source particulière 
ne prévaut sur les autres, sinon que la marque de la 
tradition écrite, dans ce dédale de traditions orales, 
est malgré tout assez patente.

La Partie II de l’ouvrage comprend 3 chapitres 
(ch. 5-7, p. 229-367) et prétend se centrer sur la 
sīra tout juste évoquée. En réalité, le ch. 6 « Final 
Conclusion » (p. 279-282) porte sur l’ensemble 
de l’ouvrage, alors que le chapitre 5 développe ce 
qui avait été dit au ch. 4, certes dans une perspec-
tive différente et plus détaillée. Le ch. 7 offre un 
sommaire analytique et élaboré du contenu du 

(19)  A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir : l’espace syrien sous les 
derniers Omeyyades et les premiers Abbassides, Leiden-Boston, 
2011, p. 265-271.
(20)  Un microfilm et une photocopie se trouvent au Caire, 
respectivement dans le Dār al-Kutub al-Miṣriyya et l’American 
University of Cairo (cf. p. 200, nº 13, avec n. 12). À ce propos, 
on ne manquera pas de corriger les données de F. Sezgin, GAS I, 
p. 305, où le double ms. d’Istanbul et la copie de la BN d’Égypte 
est attribué à Kaʿb b. al-Aḥbār – en fait, la première des autorités 
invoquées dans la Sīra en cause.

ms. Aya Sofia 3003, c’est-à-dire de la première partie 
des aventures africaines d’Alexandre (21).

L’analyse du contenu des deux parties (§ 5.4, 
p. 238-264), est précédée de la description du double 
ms. d’Istanbul et de l’état des lieux concernant le 
genre littéraire de la sīra, puis suivie de quelques pages 
comparatives entre la Sīrat al-Iskandar et les autres 
appartenant à ce même genre, avant de présenter le 
caractère de la traduction en malais intitulée Ḥikāyat 
al-Iskandar.

On voit bien la richesse et la complexité du 
cycle arabe d’Alexandre le Macédonien, lequel se 
situe au confluent de traditions culturelles et linguis-
tiques allant de l’Antiquité gréco-byzantine, du côté 
de l’Occident, au Monde indo-iranien, du côté de 
l’Orient (justifiant pleinement le symbole des deux 
cornes…), en passant par les variétés religieuses et 
ethnolinguistiques du Moyen-Orient sémitique. Là, 
il est fait mention régulière de ce « Roi universel et 
idéal » dans les commentaires coraniques, dans la 
littérature prophétique et mystique, dans la gno-
mologie d’inspiration grecque et même iranienne, 
dans les histoires ou géographies universelles, ou 
bien encore dans les contes populaires, sans que le 
Pseudo-Callisthène classique, en tant que tel, n’entre 
nécessairement en jeu.

Le travail que nous venons de présenter nous 
introduit d’une façon exemplaire dans ce dédale de 
textes et de légendes, non sans manquer de nous 
offrir un aperçu articulé sur le contenu de l’un de ces 
romans populaires qui se situe au bout de l’itinéraire 
de compilation et composition presque millénaire de 
l’édifiante légende.

Adel Sidarus 
Évora, Portugal

(21)  C’est de cette partie que Doufikar-Aerts prétend publier 
une édition, dans le cadre du projet signalé au début de ce 
compte rendu.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Ṣūrī.
Prèf. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Évora, Portugal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

