| I. LANGUE €T

DoUFIKAR-AERTS Faustina,

Alexander Magnus Arabicus. A Survey

of the Alexander Tradition through Seven
Centuries from Pseudo-Callisthenes to Sari. Préf.
E. Van Donzel.

Paris, Louvain & Walpole MA (Mediaevalia
Groningana New Series, 13), 2010,

XXV + 416 p.

ISBN: 978-9042921832

Lauteure est bien connue des chercheurs qui
s'intéressent au cycle littéraire d'/Alexandre le Grand,
qui a fait le tour du monde, comme du reste des
participants aux congres ou colloques d'études ara-
bo-islamiques ou de littérature comparée. Comme le
rappelle van Donzel dans sa préface, cela fait presque
deux décennies que Doufikar-Aerts parle et écrit sur
le sujet. Dans I'ensemble, une douzaine de contri-
butions qu'on trouvera listées dans la bibliographie
finale de 'ouvrage ici recensé, en plus de la coédition
d’un ouvrage collectif.

Ce sont donc les résultats d'une longue et minu-
tieuse recherche, présentés pour l'essentiel en 2003
comme these de doctorat a I'Université de Leyde,
que nous avons maintenant entre nos mains. Et la
recherche ne s'arrétera pas la! Car ce monument
a la tradition arabe d’Alexandre/Du 'I-Qarnayn se
révéle étre un point de départ pour approfondir la
multiplicité des genres et des thémes en rapport avec
la question. Par ailleurs, la découverte de plusieurs
nouveaux témoins manuscrits relevant des différents
courants littéraires discutés, encourage l'édition et
I'interprétation de nouveaux documents pour les
chercheurs des différentes branches disciplinaires
et fournir les instruments pour approfondir encore
ce sujet quasi universel. Lauteure a su s'assurer le
patronage de l'organisme hollandais de la recherche
scientifique (NWQ) pour poursuivre sa recherche
dans le cadre du projet intitulé Beyond the European
Myth: In Search of the Afro-Asiatic Alexander Cycle and
the Transnational Migration of Ideas and Concepts of
Culture and Identity.

La production arabe et islamique est loin de
se limiter a une simple répétition ou réélabora-
tion de la seule tradition biographique issue du
Pseudo-Callisthéne ou encore du genre gnomique grec
ou des légendes monothéistes développées dans les
milieux juifs ou syro-chrétiens. Mise sur la piste d'un
prétendu témoin du Roman conservé dans un double
manuscritalstanbul, Doufikar-Aerts a découvert qu'il
s'agissait en fait d’'un roman populaire du type sira,
l'obligeanta se pencher sur ce genrelittérairearabe. Cet
important texte couronne, dans une certaine mesure,

le cycle arabe du monarque macédonien.
|

LITTERATURE |

L'ouvrage recensé dans ces pages est globale-
ment réparti en deux parties, la premiére étudie
l'ensemble de la riche tradition arabe d’Alexandre,
alors que la seconde analyse, en particulier, le conte
populaire transmis par un conteur du nom d’Abu
Ishaq Ibrahim b. al-Mufarrig al-Stri, originaire mani-
festement de Tyr et vivant peut-étre au x1ve siecle.

Avant de procéder al'analyse de l'ouvrage, il nous
faut rappeler que le cycle dAlexandre le Macédonien
a connu, ces derniéeres années, un grand engouement
de la part des chercheurs, allant de pair avec la longue
mise au point de la publication d’une recherche dont
l'essentiel avait été conclu quelques années aupara-
vant. On comprendra donc que les travaux publiés
aprés 2003, méme si on les trouve mentionnés dans
l'ouvrage final, n'auront pas pu étre toujours intégrés.
Parmi ceux-ci figurent un ouvrage collectif et un
ensemble de trois études que nous citerons souvent
par la suite () et, A titre de curiosité, signalons le
récent essai arabe visant a concilier la figure du géné-
ral macédonien avec celle du prophéte coranique 2.

Quatre chapitres, précédés d’une introduction,
divisent la Partie | de l'ouvrage de Doufikar-Aerts
(p. 1-228): la réception arabe du roman historique
du Pseudo-Callisthene; Alexandre dans la littérature
sapientielle; la tradition, plutét religieuse, du « Dl
'I-Qarnayn »; le roman populaire Sirat al-Iskandar
d’al-Sari en tant qu’ultime développement de la
tradition arabe. Les relations complexes entre ces
différents genres littéraires et leurs antécédents
« classiques » (grecs, latins, syriaques) avec leurs
avatars dans d’autres langues (persan, arabe, hébreu,
éthiopien, malais) sont schématisées dans le double
stemma des pages 91 et 193.

Apres avoir brossé, dans I'Introduction (p. 3-11),
I'état de la recherche sur le roman historique
d’Alexandre tel que diffusé a travers les langues
et les cultures depuis la fixation alexandrine du
Pseudo-Callisthéne au 11€ siecle, I'A. présente en
détail les différentes traductions arabes directes ou

(1) Z.D. Zuwiyya (ed.), A Companion to Alexander the Great in
the Middle Ages, Leiden-Boston, 2011; A. Sidarus, « Nouvelles
recherches sur Alexandre le Grand dans les littératures arabe,
chrétienne et connexes », Parole de |'Orient 37 (2010), p. 137-
176 - étude développée par secteur dans: « AG dans la tradi-
tion syriaque (recherches récentes et perspectives nouvelles) »,
Oriens Christianus 95 (2011), p. 1-15 et « AG chez les Coptes
(recherches...)», in Orientalia Christiana: Festschrift fiir Hubert
Kaufhold zum 70. Geburtstag, ed. P. Bruns / H. O. Luthe, Wies-
baden, 2013, p. 477-495

(2) Isma‘il Hamid, Al-Iskandar al-Akbar wa-Da 'I-Qarnayn bayna
al-tarih wa-l-adyan, Talibiyya, Faysal, Giza, Dar Masariq, 2009.
L'auteur aurait a son compte un essai analogue sur la relation
entre Hermes le Sage et le prophete Idris.

BCAI 29

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Suri.
Pref. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Evora, Portugal

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

indirectes, présumées ou attestées, fragmentaires ou
plus ou moins completes, du texte classique, et les
caractéristiques globales de cette transmission spéci-
fique ©). Suit I'exposé critique des récits intégrant les
livres d’histoire ou de géographie historique, depuis
Dinawari (m. 895) jusqu’a Magqrizi (m. 1442). Nous
noterons |'absence des récits d'origine andalouse,
étudiés il y a deux décennies par M. Marin (), Quant
a ceux d'origine arabe chrétienne, qu'il nous soit
permis de renvoyer a nos propres études publiées
récemment et ol 'on trouvera des corrections et des
compléments jugés importants ).

Un long paragraphe (§ 1.4.10, p. 29-34) est
consacré a la Niyahat al-Arab du Pseudo-Asma‘i,
révélée pour la premiere fois en 1900 par E. G. Browne,
mais ignorée depuis, jusqu'aux études érudites de M.
Grignaschi des années 1970 et suivantes. Celui-ci avait
annoncé une édition (il en existe quatre manuscrits),
qui n'a pas encore vu le jour. Pourtant, ce manuscrit
apocryphe, qui se situe a la jonction des traditions
grecque et persane de la légende d’Alexandre, aurait
connu deux remaniements divergents depuis sa
premiere parution vers 850. Il a inspiré bien des
auteurs musulmans, a commencer par Dinawari et
ses Ahbar tiwal. Il a exercé une nette influence sur
le conte de Sari, mais aussi sur le texte copto-arabe
dit de Quzman (voir plus bas) et, a travers lui ou un
texte similaire, sur la fameuse version éthiopienne!

Dans la section 1.6 (p. 35-73), ce sont les écrits
du type conte ou roman (gissa) qui sont passés
en revue. Le plus ancien de tous est la Qissat al-
Iskandar figurant dans un unicum, attribué a un
certain ‘Umara, probablement Ab Yazid ‘U. b. Zayd
al-Madani al-Yamani (al-Ansari ?), mentionné par
Mas‘adi et d’autres comme ayant vécu au 11® siecle
de I'hégire. Ces écrits avaient été jadis étudiés par
|. Friedlander (1913) dans la perspective limitée de la
Chadirlegende, si bien que Doufikar-Aerts s'est trou-
vée obligée de I'analyser de maniere plus approfondie
(p. 35-45). A l'instar de la Nihdya dans le groupe des
historiens et géographes, ce texte s'est révélé étre
le plus ancien témoin du roman historique arabe

(3) Considérant I'importance de la tradition syriaque dans ce
cadre, signalons la traduction annotée, avec introduction, de
la plupart des textes de cette tradition (excluant intentionnel-
lement le roman historique) par G. Bohas, Alexandre syriaque.
Lyon, ILOAM, 2009. Sur le roman précisément, voir le chapitre
correspondant d(1 a J. P. Monferrer-Sala, dans Zuwiyya, Compa-
nion, p. 41-72 (ch. 3). Nouvelle mise au point globale dans Sidarus,
«AG dans la tradition syriaque ».

(4) M. Marin, «Legends on AG in Moslem Spain », Graeco-
Arabica 4 (1991), p. 71-89.

(5) Voir note 1, particulierement « AG chez les Coptes », p. 482-
484.

|

dépendant de la tradition syriaque et combinant
un peu de la tradition religieuse du Da ‘l-Qarnayn,
analysée plus loin.

Viennent par la suite les textes de la tradition
de I'Occident musulman (Andalus et Maghreb
extréme), sur lesquels on pourra consulter I'analyse
complémentaire de Z. D. Zuwiyya, dans le chapitre
correspondant de I'ceuvre collective élaborée presque
simultanément (). On ne manquera pas de signa-
ler, ici, en complément a I'édition de la recension
maghrébine éditée par Zuwiyya lui-méme (2001),
que Doufikar-Aerts a découvert une nouvelle ver-
sion conservée dans la Bibliotheque Royale de Rabat
(cf. n. 149, p. 50-51) et qu’un avatar saharien sauvé in
extremis a été récemment édité et traduit ).

Notre auteure en vient finalement (§ 1.6.4,
p. 58-73) a sa découverte jugée la plus importante,
dans la mesure ol il s'agit du texte le plus consistant
de la tradition syro-arabe du Pseudo-Callisthéne et
le modele idéalisé de la version éthiopienne bien
connue depuis la fin du xix¢ siecle ®). Son existence
avait été stipulée et caractérisée, il y a plus d’'un
siecle, par les orientalistes allemands Th. Noldeke
(1890) et K. F. Weymann (1901), et voila qu'on le
retrouve transmis par au moins quatre manus-
crits copto-arabes ), Cette Sirat al-Malik Iskandar

(6) Zuwiyya, Companion, ch. 4, p. 73-112. Bien qu'intitulé « The
Alexander Romance in the Arabic Tradition », il s'agit unique-
ment de la tradition islamique occidentale !
(7) G.Bohas, A. Saguer et A.Sinno, Le Roman dAlexandre a
Tombouctou: Histoire du Bicornu, Arles, 2012.
(8) Sur cette version au quatrieme ou cinquieme degré, voir a
présent l'apercu de P. C. Kotar dans Zuwiyya, Companion, ch. 7,
p. 157-176. Une perspective plus large sur I'ensemble de la tra-
dition éthiopienne est offerte par I'étude, généralement ignorée,
de G. Lusini, « Origine e significato della presenza di Alessandro
Magno nella letteratura etiopica », Rassegna di Studi Etiopici
38 (1994, publié en 1997), p. 95-118. Noter aussi la traduction
de la «légende d’Alexandre » par G. Colin, Alexandre le Grand,
héros chrétien en Ethiopie. Histoire d’Alexandre (Zéna Eskender)
(Louvain-Paris, 2007) — texte qui, a son tour, manifeste un rema-
niement, bien a I‘éthiopienne, d'une Vorlage copto-arabe laissant
transparaitre un modele islamisé de 'ensemble de la légende du
Macédonien telle que transmise dans la tradition chrétienne
syriaque. Sur tout cela, on peut consulter Sidarus, « Nouvelles
recherches », p. 148-150; Idem, « AG chez les Coptes », p. 480-482.
(9) 1l est fait mention de trois mss. au total, deux parisiens et
un berlinois (voir p. 60, n. 173), mais apres avoir délivré le texte
de son livre a Iéditeur, il y a longtemps déja, nous avons signalé
a Mme Doufikar-Aerts une copie de la collection de mss. de
I'Institut copte catholique de Théologie, Maadi, Le Caire, qui s'est
avérée conserver le meilleur témoin. Elle travaille a présent a son
édition et traduction et a présenté derniérement son analyse
du récit au Tenth International Congress of Coptic Studies (Rome,
sept. 2012), sous le titre de « The Copto-Arabic or Quzman
Version of the Alexander Romance and Its Religious Muslim-
Christian Hybridity ».

|

BCAI 29

f=

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Suri.
Pref. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Evora, Portugal

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

Da ’I-Qarnayn (sic) est désignée par commodité
comme étant « de Quzman » du nom du copiste du
manuscrit le plusimportant, Yasuf b. ‘Atiyya, al-sahir
bi-Quzman (Céme). Il s’agit donc, pour le moment,
d’'une recension particuliére datant d’'avant la traduc-
tion éthiopienne située, elle, au xive siécle (1),

Le chapitre 2 (p. 93-133) étudie la figure
d’Alexandre dans la littérature sapientielle. Apres
I'analyse des collections gnomiques dues a différents
auteurs, dont les plus importantes reviennent certes
a Hunayn b. Ishaq et Mubassir b. Fatik ('), on passe
au «cycle » ou «roman épistolaire » en étroite liai-
son avec «le roman historique » (§ 2.3, p. 102-128).
La est discutée abondamment la complexe question
de la collection de lettres entre Alexandre et Aristote
(avec Olympias au passage), que M. Grignaschi a
découverte au milieu des années 1960, dans des
manuscrits conservés, encore une fois, en Turquie,
et analysée sous différents angles dans les années
suivantes (12, Datée du milieu du vine siécle, clest-
a-dire de I'époque omeyyade, elle remonterait en
derniére analyse a un original grec antérieur de deux
siecles, sans doute compilé dans les milieux hermé-
tiques ou rhétoriques de Damas ou d’Alexandrie (%),
Lensemble de I'exposé culmine avec une caractéri-
sation du Macédonien comme «roi-philosophe »
dans cette riche tradition arabe, et sa postérité dans
le Moyen Age latin.

Nous en venons au ch. 3 (p. 135-193), qui aborde
la tradition musulmane concernant la mystérieuse
figure du D I-Qarnayn («Le Bicornu »), avec son
compagnon al-Hidr/Hadir, évoquée dans la Sirat
al-kahf et généralement identifiée avec le légendaire
Alexandre le Macédonien (%), Aprés avoir parcouru la

(10) Plus de détails dans Sidarus, « Nouvelles recherches »,
p. 144-145; Idem, « AG chez les Coptes », p. 480-481.

(11) A propos de la réception chez les Coptes de I'ceuvre
de ce dernier et des florileges transmis dans des manuscrits
copto-arabes, voir Sidarus, « Nouvelles recherches », p. 157; Idem,
«AG chez les Coptes », p. 484.

(12) Derniére mise au point par M. Grignaschi, « Un roman épis-
tolaire gréco-arabe », in The Problematics of Power: Eastern and
Western Representations of Alexander the Great, éd. M. Bridges /
J., Ch. Burgel Bern, 1996, p. 109-123.

(13) Doufikar-Aerts n'a pas pu consulter Iéd.-trad., avec une
nouvelle présentation, de M. Mardth, The Correspondence be-
tween Aristotle and Alexander the Great: An Anonymous Greek
Novel in Letters in Arabic Translation, Piliscsaba, Hungary, 2006.
Voir I'important compte rendu critique de D. Gutas dans Middle
Eastern Literatures 12.1 (2009), p. 59-70. Vestiges importants dans
les textes copto-arabes du xi® siécle (al-Makin b. al-’Amid et
autres), dans Sidarus, « AG chez les Coptes », p. 485-488.

(14) Voir maintenant l'analyse de B. M. Wheeler, Moses in the
Quran and Islamic Exegesis, London/New York, 2002, en plus de
I'approche moins solide de K Van Bladel, « The Alexander Legend
in the Qur’an 18:83-102», in The Quran in Its Historical Context,
éd. Gabriel Reynolds, London/New York, 2008, p. 175-203 (ch. 8).
|

série de traditionnistes, d'exégeétes ou d’historiens qui
adoptent et explicitent cette identification, ou encore
les textes du type Qisas al-Anbiya’, notre Auteure
passe a I'analyse des motifs et des thémes, dont les
plus notoires sont celui du mur emprisonnant les
peuples Gog et Magog (§ 6-3.4, p. 171-150) et celui du
séjour au pays des Ténebres, avec la recherche de « la
Source de vie » (§ 3.7, p. 180-171), récits également
connus par la tradition syriaque (%),

Signalons que l'ancienne tradition yémeénite
attribue a ses propres rois himyarites certains des
traits de la figure en question, comme cela est
rapporté dans le roman populaire Kitab al-Tigan
d’Ibn Hisam, le bien connu biographe du Prophéte
(m. 833/4), qui se réclame néanmoins de l'autorité
de Wahb b. al-Munabbih (m. entre 728 et 731) (%),
Or, ce prestigieux traditionniste, peut-étre d'origine
juive, est responsable pour une grande partie des
récits bibliques et des israiliyyat passés a I'lslam (7),
ce qui nous reporte aux sources judaiques de la
tradition arabo-musulmane concernant Alexandre
— théme qui n'a pas été suffisamment mis en lumiere,
pensons-nous, par Doufikar-Aerts '®. Si nous ajou-
tons a cela un autre juif converti a l'islam du temps
de Muhammad, transmetteur réputé de traditions
judaiques, a savoir Ka'b al-Ahbar (m. vers 653; cf.
p. 139), on imagine bien I'importance de la question
soulevée, que lI'on ne manquera pas d’associer a la
transmission des suryaniyyat/nabatiyyat.

Quoi qu'il en soit, en liaison avec ce courant
épique teinté de « messianisme monothéiste »
évoqué en parlant des rois himyarites, il convient
de signaler un procédé analogue de glorification de
certains héros arabo-musulmans, qui date de la deu-
xiéme époque omeyyade — avant donc que ne se fixe
le cycle littéraire portant sur le grand Roi universel et
providentiel... Cet épisode a été récemment mis en
lumiére par A. Borrut, a propos du prince Maslama

(15) Pour le premier épisode, voir a présent monographie de
E. van Donzel / A. Schmidt, Gog and Magog in Early Eastern
Christian and Islamic Sources, Leiden/Boston, 2010. Le point de
départ en est I'étude fouillée, avec traduction, de l'expédition de
Sallam al-Turguman (EI s.v.), envoyé en expédition par le calife
abbasside al-Watiq en 842.

(16) Voir p. 139-142, avec référence a la nouveauté de 'approche
critique de T. Nagel dans Alexander der Grofie in der friihisla-
mischen Volksliteratur, Walldorf-Hessen, 1978, et Qisas al-anbiya’,
Bonn, 1967; voir aussi p. 7, 137-138 et passim.

(17) On notera que l'ancienne éd. de Heyderabad du Tigan
(1928) a été récemment réimprimée sous le nom précisément
de Wahb b. al-Munabbih, The Book of Crowns on the Kings of
Himyar, Piscataway NJ, 2009.

(18) Le sujet est traité dans I'étude de Wheeler, cf. note 14.

BCAI 29

3

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Suri.
Pref. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Evora, Portugal

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

b. ‘Abd al-Malik, le général en charge des expéditions
contre Constantinople et le Caucase tout au long des
premiéres décennies du vine siécle (%),

Le dernier chapitre de la premiére partie (p. 195-
228) présente la Sirat al-Iskandar d’lbn al-Mufarrig al-
Sari. Ce véritable roman populaire, de plus d’'un mil-
lier de pages, a été identifié par Doufikar-Aerts dans
le double manuscrit Aya Sofia 3003-3004 (871/1466
et 881/1476), lequel avait déja été signalé, sans plus
d’attention, par plusieurs chercheurs ?%). Iy aurait, en
définitive, quelque quatorze autres témoins (!), tous
plus tardifs et plus ou moins complets, qui conserve-
raient ce roman ou des recensions analogues: s'agis-
sant du genre épique du type sira, ou les différents
«narrateurs » manipulent le texte selon leur go(it et
leur connaissance de la tradition globale, il n'existerait
pas deux manuscrits transmettant le méme texte. De
plus, il existerait une version en malais portant le titre
de Hikayat Iskandar (cf. p. 270-275).

Le caractére composite et multiforme d’une telle
tradition ne peut certes dépendre du méme type de
sources. En vue d'identifier celles-ci, 'unique voie
qui s'offre au chercheur est d'aborder la question a
partir des différents themes et motifs. C'est ce qu’a
entrepris Doufikar-Aerts au § 4.4 (p. 203-224). Au
paragraphe suivant, qui clot le chapitre et toute la
premiéere partie, les résultats se trouvent synthétisés.
D’une maniere générale, ce roman (ou ensemble de
romans...) démontre une maniére propre d’agence-
ment du matériau disponible, en méme temps que de
nouveaux développements, évidemment tardifs, du
cycle arabe dAlexandre. Aucune source particuliere
ne prévaut sur les autres, sinon que la marque de la
tradition écrite, dans ce dédale de traditions orales,
est malgré tout assez patente.

La Partie Il de l'ouvrage comprend 3 chapitres
(ch.5-7, p. 229-367) et prétend se centrer sur la
sira tout juste évoquée. En réalité, le ch. 6 «Final
Conclusion » (p. 279-282) porte sur I'ensemble
de l'ouvrage, alors que le chapitre 5 développe ce
qui avait été dit au ch. 4, certes dans une perspec-
tive différente et plus détaillée. Le ch. 7 offre un
sommaire analytique et élaboré du contenu du

(19) A.Borrut, Entre mémoire et pouvoir : l'espace syrien sous les
derniers Omeyyades et les premiers Abbassides, Leiden-Boston,
2011, p. 265-271.

(20) Un microfilm et une photocopie se trouvent au Caire,
respectivement dans le Dar al-Kutub al-Misriyya et 'American
University of Cairo (cf. p. 200, n° 13, avec n. 12). A ce propos,
on ne manquera pas de corriger les données de F. Sezgin, GAS |,
p. 305, ol le double ms. d’Istanbul et la copie de la BN d’Egypte
estattribué a Ka’b b.al-Ahbar - en fait, la premiére des autorités
invoquées dans la Sira en cause.

ms. Aya Sofia 3003, c'est-a-dire de la premiére partie
des aventures africaines d’Alexandre ).

L'analyse du contenu des deux parties (§ 5.4,
p. 238-264), est précédée de la description du double
ms. d’Istanbul et de Iétat des lieux concernant le
genre littéraire de la sira, puis suivie de quelques pages
comparatives entre la Sirat al-Iskandar et les autres
appartenant a ce méme genre, avant de présenter le
caractere de la traduction en malais intitulée Hikayat
al-Iskandar.

On voit bien la richesse et la complexité du
cycle arabe d’Alexandre le Macédonien, lequel se
situe au confluent de traditions culturelles et linguis-
tiques allant de 'Antiquité gréco-byzantine, du coté
de I'Occident, au Monde indo-iranien, du coté de
I'Orient (justifiant pleinement le symbole des deux
cornes...), en passant par les variétés religieuses et
ethnolinguistiques du Moyen-Orient sémitique. L3,
il est fait mention réguliere de ce «Roi universel et
idéal » dans les commentaires coraniques, dans la
littérature prophétique et mystique, dans la gno-
mologie d’inspiration grecque et méme iranienne,
dans les histoires ou géographies universelles, ou
bien encore dans les contes populaires, sans que le
Pseudo-Callisthéne classique, en tant que tel, n'entre
nécessairement en jeu.

Le travail que nous venons de présenter nous
introduit d’'une fagon exemplaire dans ce dédale de
textes et de légendes, non sans manquer de nous
offrir un apercu articulé sur le contenu de I'un de ces
romans populaires qui se situe au bout de l'itinéraire
de compilation et composition presque millénaire de
I'édifiante légende.

Adel Sidarus
Evora, Portugal

(21) Clest de cette partie que Doufikar-Aerts prétend publier
une édition, dans le cadre du projet signalé au début de ce
compte rendu.

BCAI 29 4

BCAI 29 (2014) Doufikar-Aerts Faustina: Alexander Magnus Arabicus. A Survey of the Alexander Tradition through Seven Centuries from Pseudo Callisthenes to Suri.
Pref. E. Van Donzel., recensé par Adel Sidarus Evora, Portugal

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

