| Il. IsLAMOLOGI€E, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BAsHIR Shahzad,
Sufi Bodies.
Religion and Society in Medieval Islam.

New York, Columbia University Press, 2011,
274 p.
ISBN: 978-0231144902

Shahzad Bashir, professeur en étude des reli-
gions a l'université de Stanford, nous propose ici une
étude sur le soufisme de langue persane des x1v® et
xVe siecles sous un angle original: celui du corps, de
la présence physique des maitres et de leurs disciples,
des différents rapports corporels qu'ils pouvaient
entretenir. Ici, le soufisme, pris dans son sens large,
comme mouvement culturel autant que religieux,
ne se présente pas selon le discours doctrinal sur les
états spirituels et les rapports aux mondes invisibles,
mais selon les échanges symboliques qui pouvaient
avoir lieu par l'intermédiaire des états corporels.
L'étude se fonde principalement sur un corpus de
textes hagiographiques, se focalisant sur les récits
de vie de saints, jugés plus porteurs de sens que des
développements théoriques et doctrinaux. Sa mé-
thode s'inspire de Merleau-Ponty (Phénoménologie de
la perception) et de Bourdieu (Esquisse d’une théorie
de la pratique, p. 15-18).

Lintérét du travail réside dans sa constante mise
en rapport du discours hagiographique soufi avec
les conditions concrétes de la vie humaine. Ainsi la
théorie de I’homme—microcosme est-elle mise en
regard avec le développement concret de I'embryon
humain; avec les rapports concrets que l'esprit
(rith) est censé entretenir avec le corps. La notion
de «corps spirituel », les différents organes subtils

- notamment du cceur -, la dimension imaginale et
eschatologique de chaque personne humaine sont
évoqués a travers les récits narrant la vie des grands
maitres de I'époque considérée. Le corps humain
devient a la limite complétement lisible (cf. Hurtfis,
les adeptes de la physiognomonie); il devient au sens
propre une porte d'acces au monde invisible. Les
prescriptions de la charia et les exercices proposés
aux soufis (notamment le dikr et le sama“) sont do-
tés d'effets spirituels puissants, selon les différentes
sources; ils aident a transformer, a spiritualiser le
corps du murid.

Louvrage aborde aussi la portée de I'adab soufi -
le respect d(1 aux maitres, aux différents membres des
hiérarchies ésotériques. Les récits afférents aux corps
des grands maitres et aux prodiges les entourant des
leur naissance tachent de cerner le message transmis
par les modalités de ces présences.

D'importants développements sont consacrés

au théme de I'amour (chap. 4 et 5). Il s'agit de 'amour
|

du disciple pour le maitre bien s(r; toutefois, la
relation s’avere souvent réciproque et nuancée. La
délicate question de la contemplation des beaux
jeunes gens (Sahidbazi) est également abordée. Des
figures féminines de sainteté, ou de compagnes de
saints apparaissent parfois, mais assez rarement et de
facon plutét marginale. Les chapitres consacrés aux
prodiges, notamment a la multiplication de nour-
riture, sont riches a la fois en implications sociales,
et en symbolisme mystique. La nourriture est bien

str un viatique terrestre, mais aussi une médiation

en vue de la Résurrection — car l'alimentation licite
purifie le corps et le prépare a sa transformation post
mortem. La question de la quantité de nourriture or-
dinaire ou offerte, de sa qualité, de son origine, de la
facon de la partager, etc. est détaillée selon les écrits
de divers auteurs (chap. 6). Enfin, la maitrise que le
saint exerce sur les facultés corporelles des hommes,
et notamment de ses disciples, est mise en valeur: le
maitre peut faire taire ou parler, faire voir ou cacher
aux regards. Les saints maitrisent leurs propres corps
au point de se déplacer a volonté partout ou ils le
désirent, dans plusieurs lieux a la fois éventuellement.
Parfois, ils font revivre des personnes décédées. Leur
pouvoir sur les corps des autres ne semble pas avoir
de limites, et ce, méme apres leur propre mort, quand
leur corps physique est devenu en principe absent.

Chaque chapitre est bien str nourri de nom-
breux exemples. LA. ne perd jamais de vue l'origine
des différents traités du corpus, de quelle position
l'auteur s'est mis a écrire (celle de maitre — de disciple

— de propagandiste). A chaque chapitre, I'A. insére des
miniatures représentant un récit d’'une vie de saint,
ou une scene représentant des derviches, venant
illustrer le propos du passage. Le lecteur peut ainsi
mieux visualiser 'idée exprimée.

Au final, ce livre original et riche en pistes de
réflexion nourrira de facon utile les recherches des
historiens autant que des historiens de la pensée
religieuse et des spécialistes de I'art musulman.

Pierre Lory
EPHE - Paris

BCAI 28 22
BCAI 28 (2013) Bashir Shahzad: Sufi Bodies. Religion and Society in Medieval Islam., recensé par Pierre Lory

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

