
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 28	 22

Bashir Shahzad,�
Sufi Bodies.  
Religion and Society in Medieval Islam.

New York, Columbia University Press, 2011, 
274 p. 
ISBN : 978-0231144902

Shahzad Bashir, professeur en étude des reli-
gions à l’université de Stanford, nous propose ici une 
étude sur le soufisme de langue persane des xive et 
xve siècles sous un angle original : celui du corps, de 
la présence physique des maîtres et de leurs disciples, 
des différents rapports corporels qu’ils pouvaient 
entretenir. Ici, le soufisme, pris dans son sens large, 
comme mouvement culturel autant que religieux, 
ne se présente pas selon le discours doctrinal sur les 
états spirituels et les rapports aux mondes invisibles, 
mais selon les échanges symboliques qui pouvaient 
avoir lieu par l’intermédiaire des états corporels. 
L’étude se fonde principalement sur un corpus de 
textes hagiographiques, se focalisant sur les récits 
de vie de saints, jugés plus porteurs de sens que des 
développements théoriques et doctrinaux. Sa mé-
thode s’inspire de Merleau-Ponty (Phénoménologie de 
la perception) et de Bourdieu (Esquisse d’une théorie 
de la pratique, p. 15-18).

L’intérêt du travail réside dans sa constante mise 
en rapport du discours hagiographique soufi avec 
les conditions concrètes de la vie humaine. Ainsi la 
théorie de l’homme–microcosme est-elle mise en 
regard avec le développement concret de l’embryon 
humain ; avec les rapports concrets que l’esprit 
(rūḥ) est censé entretenir avec le corps. La notion 
de « corps spirituel », les différents organes subtils 

– notamment du cœur –, la dimension imaginale et 
eschatologique de chaque personne humaine sont 
évoqués à travers les récits narrant la vie des grands 
maîtres de l’époque considérée. Le corps humain 
devient à la limite complètement lisible (cf. Ḥurūfis, 
les adeptes de la physiognomonie) ; il devient au sens 
propre une porte d’accès au monde invisible. Les 
prescriptions de la charia et les exercices proposés 
aux soufis (notamment le ḏikr et le samāʿ) sont do-
tés d’effets spirituels puissants, selon les différentes 
sources ; ils aident à transformer, à spiritualiser le 
corps du murīd.

L’ouvrage aborde aussi la portée de l’adab soufi – 
le respect dû aux maîtres, aux différents membres des 
hiérarchies ésotériques. Les récits afférents aux corps 
des grands maîtres et aux prodiges les entourant dès 
leur naissance tâchent de cerner le message transmis 
par les modalités de ces présences.

D’importants développements sont consacrés 
au thème de l’amour (chap. 4 et 5). Il s’agit de l’amour 

du disciple pour le maître bien sûr ; toutefois, la 
relation s’avère souvent réciproque et nuancée. La 
délicate question de la contemplation des beaux 
jeunes gens (šāhidbāzī) est également abordée. Des 
figures féminines de sainteté, ou de compagnes de 
saints apparaissent parfois, mais assez rarement et de 
façon plutôt marginale. Les chapitres consacrés aux 
prodiges, notamment à la multiplication de nour-
riture, sont riches à la fois en implications sociales, 
et en symbolisme mystique. La nourriture est bien 
sûr un viatique terrestre, mais aussi une médiation 
en vue de la Résurrection – car l’alimentation licite 
purifie le corps et le prépare à sa transformation post 
mortem. La question de la quantité de nourriture or-
dinaire ou offerte, de sa qualité, de son origine, de la 
façon de la partager, etc. est détaillée selon les écrits 
de divers auteurs (chap. 6). Enfin, la maîtrise que le 
saint exerce sur les facultés corporelles des hommes, 
et notamment de ses disciples, est mise en valeur : le 
maître peut faire taire ou parler, faire voir ou cacher 
aux regards. Les saints maîtrisent leurs propres corps 
au point de se déplacer à volonté partout où ils le 
désirent, dans plusieurs lieux à la fois éventuellement. 
Parfois, ils font revivre des personnes décédées. Leur 
pouvoir sur les corps des autres ne semble pas avoir 
de limites, et ce, même après leur propre mort, quand 
leur corps physique est devenu en principe absent.

Chaque chapitre est bien sûr nourri de nom-
breux exemples. L’A. ne perd jamais de vue l’origine 
des différents traités du corpus, de quelle position 
l’auteur s’est mis à écrire (celle de maître – de disciple 

– de propagandiste). À chaque chapitre, l’A. insère des 
miniatures représentant un récit d’une vie de saint, 
ou une scène représentant des derviches, venant 
illustrer le propos du passage. Le lecteur peut ainsi 
mieux visualiser l’idée exprimée.

Au final, ce livre original et riche en pistes de 
réflexion nourrira de façon utile les recherches des 
historiens autant que des historiens de la pensée 
religieuse et des spécialistes de l’art musulman.

Pierre Lory 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Bashir Shahzad: Sufi Bodies. Religion and Society in Medieval Islam., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

