
	 BCAI 28	 106

III. Histoire

Wisnovsky R., Wallis F., Fumo Jamie C. and 
Fraenkel Ch. (eds),�
Vehicles of Transmission, Translation,  
and Transformation in Medieval Textual Culture.

Turnhout, Brepols, 2011, x + 433 p. 
ISBN : 978-2503534527

Au centre de ce volume se trouve une volonté 
d’élaborer une nouvelle histoire culturelle du monde 
médiéval, non plus fondée sur la langue, la géogra-
phie, la religion, etc., mais sur les idées d’un héritage 
commun reçu des civilisations interconnectées du 
Bassin méditerranéen et du Proche-Orient pendant 
la période allant du deuxième millénaire avant 
J.-C. jusqu’au vie siècle après J.-C., et d’un travail de 
transmission et de traduction actif et interactif, où 
la transmission constitue surtout un acte créatif de 
réception, en d’autres mots de transformation. Afin 
de mieux pouvoir saisir les bases essentielles de cette 
nouvelle histoire, les quatre initiateurs du projet, qui 
sont aussi les éditeurs du présent volume et qui tous 
appartiennent à un groupe de recherche de l’Univer-
sité de McGill, ont opté pour l’organisation de sémi-
naires, dont le premier – qui fait l’objet du présent 
volume – a concerné les moyens par lesquels ont été 
véhiculés ces processus de transmission, de traduc-
tion et de transformation. Toutefois, les éditeurs ont 
renoncé à structurer les contributions du volume 
selon les trois concepts évoqués de transmission, tra-
duction et transformation, mais ont eu recours à une 
présentation selon l’ordre chronologique, même s’ils 
ont fait un effort pour présenter les sommaires selon 
le nouveau critère, non sans indiquer que certaines 
contributions débordent le cadre strict du processus 
considéré. Cela démontre, si besoin était, que toute 
tentative de systématisation a ses limites. Mais cela ne 
signifie nullement que l’idée fondamentale exprimée 
par les éditeurs soit dépourvue de sens. Au contraire, 
elle est de grande valeur et dynamise à juste titre 
l’histoire culturelle du Moyen Âge dans le monde 
méditerranéen et proche-oriental.

Le volume contient dix-sept contributions.
Les deux premières, à savoir celle de C. Fraenkel 

sur l’intégration de la philosophie grecque dans le 
judaïsme et le christianisme, et celle de S. Magrin sur 
la prise de position de  certains commentateurs grecs 
sur Aristote, De Anima, III. 4-5, évoquent des auteurs 
qui se laissent difficilement qualifier de « médiévaux », 
mais présentent néanmoins des démarches doctri-
nales qui ont eu un impact capital au Moyen Âge.

H. Inglebert offre dans son analyse de la « chro-
nique universelle » un bon exemple du phénomène 
de « transformation », où celle-ci est reliée aussi bien 
à la représentation de l’historien qu’à un contexte 

culturel spécifique. En ce qui concerne la tradition 
islamique, il distingue (p. 91, n. 26) – en opposition 
directe à Tarif Khalidi – deux traditions pour décrire 
le passé universel : une histoire de rédemption articu-
lée sous forme d’annales, et une histoire universelle 
culturelle structurée selon les dynasties et les règnes, 
faisant, toutefois, mention d’une fusion de ces deux 
traditions après le xiiie siècle. Il s’agit d’une interpré-
tation intéressante qui, indéniablement, mériterait 
un examen plus approfondi.

Gerbern S. Oegema discute la transformation 
du genre apocalyptique dans le judaïsme, le chris-
tianisme et l’islam durant l’Antiquité tardive et au 
début du Moyen Âge. En ce qui concerne l’islam, 
l’auteur, admettant n’être pas spécialiste de cette 
religion, se limite à résumer (à l’extrême) l’article de 
S. A. Arjomand, publié dans The Encyclopedia of Apo-
calypticism, vol. II., New York, 2000, p. 238-83. Il faut 
espérer qu’un spécialiste, tel Arjomand, présentera 
un jour un exposé plus substantiel qui complètera 
les remarques valables de l’A . sur le judaïsme et le 
christianisme.

D’une façon à la fois nuancée et convaincante, 
S. Stroumsa démontre, à travers les prologues (écrits 
en caractères judéo-arabes) de Saadia Gaon à ses 
commentaires bibliques, plus spécialement à travers 
celui au livre des Psaumes, que les commentaires 
bibliques d’auteurs syriaques chrétiens formaient la 
source la plus importante d’inspiration. L’impact de la 
culture arabo-musulmane sur lui est par conséquent 
nettement moins important que le veut l’opinion 
prédominante.

Quant à R. Wisnovsky, il se concentre surtout 
sur le phénomène de la transmission, où il discerne 
une analogie avec la transmission génétique en bio-
logique, tout en insistant qu’il ne s’agit là que d’une 
métaphore. L’A. nous offre des exemples d’expansion 
et de compression (présentes dans les traduction 
gréco-arabes), ainsi qu’un exemple de mutation - 
šay’iyya rendu par « causalitas » dans la traduction 
arabo-latine de la Métaphysique d’Avicenne (sans 
doute sur la base du fait que le traducteur a mal 
entendu le mot prononcé en langue vernaculaire par 
son co-traducteur), mais aussi transmis comme saba-
biyya dans certains manuscrits du Milal de Šahrastānī 
(dans la paraphrase d’un passage de la Naǧāt de ce 
même Avicenne). Observons toutefois qu’on ne peut 
pas exclure a priori la présence de sababiyya dans 
l’exemplaire arabe utilisé par le traducteur latin.

D.N. Hasse présente différents types d’omis-
sions voulues, qu’on peut découvrir dans certaines 
traductions latines, qu’elles soient du style de verbo 
ad verbum, ou pas. Il explicite en plus le(s) motif(s) 
concret(s) qui est (sont) à leur source. Notons 
que quatre des cinq cas discutés concernent une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Wisnovsky R., Wallis F., Fumo Jamie C. and Fraenkel Ch. (eds): Vehicles of Transmission, Translation, and Transformation in Medieval Textual Culture,
recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 107

III. Histoire

traduction de l’arabe au latin et un seul une traduc-
tion de l’hébreu vers le latin.

F. Wallis, à son tour, clarifie avec érudition les 
motifs politiques et idéologiques qui n’ont pas 
seulement donné lieu à l’élaboration d’une nouvelle 
traduction des Aphorismes d’Hippocrate en latin à 
Salerne dans le dernier tiers du xie siècle, mais lui ont 
aussi assuré un statut de « supériorité » sur l’ancienne 
traduction élaborée au vie, sans doute à Ravenne, 
nonobstant des difficultés de compréhension liées à 
un (trop) grand respect pour le texte grec (la mode 
étant à l’hellénisation).

Au xiiie siècle, quelques traducteurs juifs, majo-
ritairement des membres de la famille d’Ibn Tibbon, 
font précéder d’un prologue certaines de leurs tra-
ductions d’ouvrages philosophiques ou scientifiques 
arabes. St. Harvey en fait l’état et démontre avec 
conviction que des figures rhétoriques y jouent un 
rôle prépondérant. Il serait intéressant de faire une 
recherche semblable concernant les traductions 
gréco-arabes et arabo-latines. Par exemple, la tra-
duction latine du De Anima d’Avicenne comporte 
un prologue où le traducteur justifie sa traduction 
en invoquant l’ignorance et la confusion qui existent 
autour de la conception de l’âme, ce qui est claire-
ment similaire aux propos de Shem Tov dans l’intro-
duction à sa traduction du Commentaire moyen sur 
l’âme d’Averroès.

La transmission d’un savoir, par exemple 
philosophique, ne se fait pas uniquement par voie 
d’ouvrages spécifiques explicitement reliés au savoir 
concerné. James T. Robinson en offre une illustration 
éclatante, à savoir la culture juive de la Provence du 
xiiie siècle, où la philosophie est transmise à travers 
des ouvrages de référence, tels que des encyclopédies 
ou des lexiques, mais aussi à travers la littérature po-
pulaire. L’A. mentionne en outre l’incorporation d’une 
terminologie philosophique dans les commentaires 
bibliques  (largement motivée par les indications de 
Maimonide dans son Guide, mais on peut se deman-
der si celles-ci ne résultent pas aussi, au moins partiel-
lement, du développement du genre « commentaire 
philosophique du Coran » dans la tradition arabe), 
ainsi que dans les sermons.

Les trois termes-clés du titre du livre sont repris 
par W. Z. Harvey dans le titre de sa contribution, qui 
spécifie quelques éléments de la critique de Crescas 
contre certaines opinions d’Aristote (preuves de 
Dieu et théorie de mouvement naturel ou violent). 
L’A. pose à la fin cette question cruciale : « La cri-
tique n’est-elle pas une condition nécessaire de la 
transmission ? ».

Le problème de la transmission est aussi au cœur 
de l’article de D. Black. Celle-ci présente la notion 
d’« individu vague », qui est évoquée et discutée 

par Avicenne dans sa Physique comme étant dif-
férente du véritable universel. Par contre, dans le 
monde latin, plus spécifiquement chez Guillaume 
d’Auvergne, Albert le Grand, Henri de Gand et Duns 
Scot, cette notion a été conçue comme une sorte 
d’intelligible universel, même si elle est directement 
reprise à la Physique d’Avicenne. Selon l’A., on assiste 
donc à une transformation importante lors de la 
transmission de cette notion. Toutefois, concernant 
le premier des auteurs latins mentionnés, Guillaume 
d’Auvergne, un problème sérieux se pose : s’il ne 
mentionne jamais Avicenne comme source de cette 
notion, ainsi que l’A. le remarque, p. 270, n. 27, n’est-
ce pas parce qu’il n’avait pas accès à la traduction 
de la Physique d’Avicenne, qui, bien que datant sans 
doute du troisième quart du xiie siècle, ne semble 
avoir été mise en consultation que vers la milieu du 
xiiie ? Mais alors comment a-t-il eu connaissance de 
cette notion ? Faut-il supposer qu’il l’a développée 
lui-même ? Ici, nous pouvons seulement soulever ce 
problème épineux.

Suivent alors deux contributions qui ont trait 
à la réception des Métamorphoses d’Ovide en Occi-
dent. La première, où est examiné un commentaire 
en latin datant de la fin du xiiie siècle par un certain 
Guillaume de Tiegiis, est de la main de Frank T. Coul-
son, tandis que la seconde, centrée sur la « traduc-
tion » en anglais par William Caxton, émane de la 
main de Jamie C. Fumo (la mise entre guillemets de 
« traduction » s’impose dans la mesure où Caxton 
utilise une « traduction » française qui, elle, avait 
été fortement influencée par des interprétations 
médiévales du texte).

Dans l’avant-dernière contribution, James 
G. Clark met en évidence le rôle éminent joué par les 
monastères anglais, plutôt que les universités, dans la 
transmission de textes classiques littéraires durant le 
Moyen Âge tardif, plus spécifiquement le xive siècle.

Enfin, R. Veit note qu’au xve siècle quelqu’un 
comme Giovanni Manardo soulignait déjà 
l’importance de l’examen des sources d’un texte 
pour pouvoir le comprendre correctement. Andrea 
Alpago et Benedetto Rinio mettront en pratique ce 
conseil lors de leur annotation de la traduction latine 
par Gérard de Crémone du Canon d’Avicenne. Ils 
offrent des remarques, souvent valables mais parfois 
aussi sujettes à caution, sur les sources grecques et 
arabes de l’ouvrage.

La haute qualité de la vaste majorité des contri-
butions ne peut que réjouir le lecteur. Mais il n’est pas 
toujours aisé de détecter la nouvelle voie évoquée par 
les éditeurs au début. Certes, il s’agit seulement d’une 
première tentative. Il est évident que le problème 
de l’intertextualité exige de nouvelles formes de 
coopération où les limites de la propre spécialisation 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Wisnovsky R., Wallis F., Fumo Jamie C. and Fraenkel Ch. (eds): Vehicles of Transmission, Translation, and Transformation in Medieval Textual Culture,
recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 108

III. Histoire

sont supprimées grâce à une collaboration inter-
disciplinaire. Si le présent volume est effectivement 
interdisciplinaire, il n’en reste pas moins vrai que les 
contributions sont souvent spécialisées. En outre, il 
faudra abandonner, ou, du moins, nuancer, certaines 
catégorisations souvent utilisées dans les études 
ayant trait au Moyen Âge, telles celle de « chrétienté 
latine » car, comme il est marqué dans l’introduction 
(p. 7), il existe aussi une « chrétienté grecque » – et 
nous y ajouterions aussi une « chrétienté arabe » ; ou 
celle de monde arabo-islamique car la production 
culturelle ne se fait pas exclusivement en arabe, mais 
aussi en persan, surtout à partir du xie siècle – voir 
par ex. le Livre de Science et le Traité sur le pouls 
d’Avicenne ; ou encore celle de Moyen Âge même, 
qui correspond à une périodisation occidentale, 
mais non nécessairement juive, ni musulmane. Quoi 
qu’il en soit, le présent volume ouvre la voie à une 
approche à la fois plus critique et plus englobante 
de la pensée « médiévale » et, déjà, de ce seul fait, il 
est digne d’intérêt.

Jules Janssens 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Wisnovsky R., Wallis F., Fumo Jamie C. and Fraenkel Ch. (eds): Vehicles of Transmission, Translation, and Transformation in Medieval Textual Culture,
recensé par Jules Janssens
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

