
	 BCAI 28	 97

III. Histoire

Rouighi Ramzi,�
The Making of a Mediterranean Emirate.  
Ifrīqiyā and Its Andalusis, 1200-1400.

Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 
2011, 248 p. 
ISBN : 978-0812243109

Les études anglo-saxonnes sur la Méditerranée à 
l’époque médiévale connaissent depuis quelques an-
nées un renouvellement considérable. D’une part, de 
jeunes chercheurs remettent en question des bases 
historiographiques souvent établies sous l’influence 
de l’idéologie coloniale ; d’autre part, nous assistons à 
l’émergence d’un nouveau regard sur les sources, avec 
un intérêt plus important pour des sources encore 
peu exploitées, telles les lettres de la Geniza du Caire, 
et avec l’analyse renouvelée de sources bien connues. 
The Making of a Mediterranean Emirate, la thèse de 
Ramzi Rouighi, récemment publiée, est ainsi un 
bon exemple de ce que peut apporter un réexamen 
profond des sources : une meilleure compréhension 
non seulement de l’époque abordée, mais également 
de la façon dont les périodes historiques successives 
ont laissé leur marque sur notre vision de l’Histoire.

R. Rouighi propose d’examiner la construction 
de l’espace ifrīqiyen par les intellectuels au service 
de la dynastie ḥafṣide (1229-1574). Selon lui, ces 
intellectuels ont dépeint une Ifrīqiya homogène et 
unie politiquement sous le règne des émirs ḥafṣides 
légitimes afin de soutenir les aspirations territoriales 
de la dynastie sur cette région. Pour illustrer l’artifice 
de cette construction, l’auteur s’appuie sur l’exemple 
de la ville de Bougie. Il démontre que celle-ci échap-
pait souvent à l’emprise de la capitale ḥafṣide basée 
à Tunis et qu’elle n’était que partiellement intégrée à 
l’économie ifrīqiyenne. L’auteur cherche en partie à 
défaire le modèle historiographique colonial centré 
sur l’État, modèle qui reprend ou s’accorde avec 
des auteurs, comme Ibn Ḫaldūn, qui soutenaient le 
régime tuniso-ḥafṣide. Cette interprétation tradition-
nelle, présente par exemple dans l’œuvre de Robert 
Brunschvig, propose ainsi une histoire qui confronte 
la domination régionale « neutre et naturelle » des 
souverains de Tunis à des périodes de « troubles et 
scissions » où l’autonomie locale primait. R. Rouighi 
propose une autre vision de la domination ḥafṣide 
qui aurait oscillé entre un mode « régional » centré 
sur Tunis et une configuration multiple de capitales 
ḥafṣides autonomes (Bougie ou Constantine par 
exemple). La perspective de l’historien est donc 
résolument anti-étatique : notre compréhension de 
l’histoire maghrébine, et ifrīqiyenne en particulier, 
aurait été formée par la vision politique des auteurs 
proches du régime ḥafṣide, vision qu’il appelle 

« émirisme ». Malheureusement, l’auteur n’explique 
pas réellement ce qu’il entend par ce concept. Alors 
que celui-ci est pourtant au centre de son analyse, 
on peut regretter l’absence de définition précise. Il 
semble s’agir d’une autorité dynastique régionale, – 
un émir « tout-puissant » –, qui ne serait ni locale, 
ni universelle. Cette vision politique d’une dynastie 
ḥafṣide forte et dominante chez les chroniqueurs du 
xive siècle est récupérée et renforcée par les historiens 
de l’époque coloniale qui partageaient ce goût pour 
l’État. Leur histoire est donc téléologique, présentée 
comme un processus inévitable de construction 
dynastique régionale, et les périodes d’« autorité 
locale » sont comprises par les historiens médiévaux 
et contemporains comme les moments de faiblesse 
d’une dynastie dont la domination régionale était 
naturelle et prédéterminée.

Dans l’introduction, R. Rouighi réexamine le 
contexte géographique de cette région, sans l’inter-
médiaire colonial, ni même le prisme des auteurs 
pro-ḥafṣides du xive siècle. Toutefois, il questionne 
tant les différentes appellations que l’on en vient à ne 
plus savoir de quoi il s’agit exactement, ni comment 
l’appeler. Il s’interroge sur la légitimité de l’Afrique 
du Nord en tant que région et grille analytique lé-
gitime pour l’historien, en insistant sur les origines 
coloniales de cette conception géographique. Il 
montre en effet que cette entité correspond aux 
anciens territoires coloniaux français à l’exclusion 
de la Libye et de l’Égypte, et que, même à l’époque 
coloniale, les politiques coloniales empêchaient la 
cohésion administrative et économique de cette 
zone. De même, il soutient l’idée selon laquelle le 
terme Maghreb représente une autre conception 
coloniale, bien qu’avec une histoire plus longue. La 
construction idéologique sous-jacente serait parallèle 
à celle qu’employaient les dynasties médiévales pour 
légitimer leur règne.

Les analyses du premier chapitre sont focalisées 
sur les exceptions politiques à la règle régionaliste 
et sur les moments d’indépendance locale. Ainsi, 
certains épisodes deviennent des moments clés dans 
l’appréhension de cette nouvelle Histoire. Citons 
par exemple le court règne populaire de ‘Alī b. Ṣāliḥ 
(1359/60-64), qui était nominalement sous l’émirat 
d’un représentant de la dynastie ḥafṣide. L’auteur sou-
ligne en outre que les émirs ḥafṣides n’étaient parfois 
que des pantins dans les mains de ḥāǧib-s andalusiens 
ou almohades et que, même aux moments de fort 
pouvoir dynastique, alors que Tunis et Bougie recon-
naissaient l’autorité d’un seul émir, de nombreuses ré-
gions échappaient à son contrôle direct. Les Ḥafṣides 
ne contrôlaient pas tout le territoire ifrīqiyen, mais 
seulement les villes, à partir desquelles rayonnait leur 
influence. Les zones rurales et montagneuses, quant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Rouighi Ramzi: The Making of a Mediterranean Emirate. Ifrīqiyā and Its Andalusis, 1200-1400., recensé par Travis Bruce
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 98

III. Histoire

à elles, reconnaissaient du bout des lèvres – ou pas 
du tout – l’autorité ḥafṣide (mais n’est-ce pas là une 
caractéristique de toute domination politique avant 
l’époque moderne ?).

R. Rouighi complète la première partie du livre 
par l’analyse des aspects fiscaux et économiques 
de l’unité ifrīqiyenne. Il montre que la production 
économique ifrīqiyenne avait tendance à échapper 
au contrôle fiscal ḥafṣide. L’expansion des établis-
sements pieux, les ḥabūs, comme refuges fiscaux, 
privait la dynastie d’une partie considérable de la 
production agricole et rurale, de même que les 
ribāṭ-s et les zāwiya-s. De la même manière, l’utilisa-
tion croissante du système de l’iqṭāʿ pour acheter le 
soutien des tribus ne faisait qu’aliéner davantage de 
terres au contrôle ḥafṣide, d’autant plus que les émirs 
ḥafṣides locaux utilisaient ce système pour protéger 
leur autonomie et donc entraver l’unification régio-
nale. L’auteur développe également l’argument selon 
lequel les sources n’indiquent pas une intégration 
homogène de Bougie et de son arrière-pays dans un 
système régional ifrīqiyen. Les échanges commerciaux, 
en particulier l’achat et la vente du blé et du cuir, 
ainsi que le recours à la piraterie comme commerce 
coercitif, liaient la ville et son port davantage aux 
marchés méditerranéens qu’à l’arrière-pays relevant 
soi-disant de l’autorité ḥafṣide.

La deuxième partie du livre explicite l’hypothèse 
d’une création intellectuelle d’une région, « l’Ifrīqiya », 
par les Ḥafṣides et leurs partisans. L’influence des An-
dalusiens sur le(s) régime(s) ḥafṣide(s) est un thème 
sous-jacent et récurrent. D’une part, il est essentiel 
dans l’engouement des Ḥafṣides pour le cadre urbain 
où dominaient les immigrés andalusiens, ce que 
R. Rouighi associe à un rejet des tribus almohades 
et berbères ; d’autre part, il apparaît dans l’évolution 
vers un pouvoir fort dont le souverain dominerait 
au niveau régional. Selon l’auteur, les intellectuels 
andalusiens auraient d’abord soutenu l’existence 
d’une fragmentation du pouvoir au niveau local – 
une situation analogue aux régimes des taïfas – avant 
de rejeter ce modèle pour celui de l’émirisme. Tunis 
devient alors le centre du régime dans le discours 
ḥafṣide qui, sous l’influence des Andalusiens et d’une 
vision de l’espace importée de la péninsule Ibérique, 
plaçait des villes comme Bougie sur une frontière 
qui délimitait une Ifrīqiya ḥafṣide. Retraçant un pro-
cessus qui semble plutôt naturel, mais qui apparaît 
ici comme construit et réfléchi, R. Rouighi montre 
comment les Ḥafṣides favorisaient des intellectuels 
qui soutenaient une vision forte du pouvoir émiral. 
Cet « encadrement de la production intellectuelle » 
est rendu possible par l’établissement et le soutien de 
structures religieuses et éducatives, notamment les 
madrasas, qui offraient des positions d’influence aux 

partisans de la dynastie, au détriment d’intellectuels 
« populaires » soutenant une vision locale du pouvoir. 
La deuxième partie s’achève par une analyse de la 
production historiographique associée au régime 
ḥafṣide. Ibn Ḫaldūn ressort ici comme une figure 
essentielle dans la construction d’une Ifrīqiya ḥafṣide, 
et en particulier de l’émirisme. Ce qui était un idéal 
projeté par Ibn Ḫaldūn au xive siècle devient un fait à 
valeur historique pour les historiens du xve tels qu’Ibn 
Qunfunḏ, al-Zarqašī et Ibn al-Šammāʿ. L’écriture de 
l’histoire devient alors celle de la victoire de Tunis 
et de la dynastie ḥafṣide, histoire téléologique dont 
l’émirisme apparaît comme le résultat naturel.

The Making of a Mediterranean Emirate offre 
une vision novatrice et pertinente des sources qui 
sont la base de notre compréhension de l’époque 
ḥafṣide. Pour les lecteurs arabophones et franco-
phones familiers des ouvrages de Muḥammad Ḥasan, 
Mohamed Salah Baizig et Dominique Valérian, les 
informations historiques seront moins utiles que 
pour le public anglophone, mais l’intérêt de ce livre 
réside surtout dans la mise en question des sources 
elles-mêmes. R. Rouighi résume ainsi son travail : « Les 
historiens commencent d’habitude leurs livres avec 
une discussion des sources qu’ils comptent utiliser… 
Ce livre entier a été une discussion des sources car son 
argument central est l’écriture de l’histoire ». Grâce 
à ce travail, il devient clair que notre conception de 
l’Ifrīqiya et même, de manière plus large, du Maghreb 
médiéval, provient en fait d’un discours créé par des 
intellectuels ḥafṣides aux xive-xve siècles, discours 
qui convenait aux historiens européens de l’époque 
coloniale. Il convient maintenant de le déconstruire 
pour y discerner une vision politique, économique 
et intellectuelle de l’époque médiévale.

Travis Bruce 
UMR 8167 / Wichita State University

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Rouighi Ramzi: The Making of a Mediterranean Emirate. Ifrīqiyā and Its Andalusis, 1200-1400., recensé par Travis Bruce
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

