| 11l. HisTolre |

MitcHELL Colin P,
The Practice of Politics in Safavid Iran.
Power, Religion and Rhetoric.

London-New York, I.B. Tauris,
2012 (2009 17 éd.), 292 p.
ISBN: 978-1780760964

Cet important ouvrage s'inscrit dans le renou-
veau des études safavides depuis les années 1980.
Lauteur nous fournit ici une version élargie de sa
theése (The Sword and the Pen: Diplomacy in Early
Safavid Iran, 1501-1555, Phd Dissertation, University
of Toronto, 2002). Il se fonde aussi sur ses études sur
I'art de la rédaction de documents de chancellerie
(ins@’), dont celles portant sur I'insa’ safavide (") et
sur le Mahzan al-insa’ (Trésor de I'épistolographie)
de Kasifi ). Son article récent « Tahmasp I» dans
I'Encyclopaedia Iranica (online) est remarquable.
L'auteur a pu aussi effectuer des recherches a I'lnstitut
Francais de Recherche en Iran, a Téhéran et a Paris. ||
collabore régulierement, par ses comptes rendus, a
Studia Iranica et a Abstracta Iranica.

Sa présente étude porte exclusivement sur I'his-
toire de I'lran safavide au xvi® siecle, période dont
il maitrise bien les sources. Dans son Introduction,
il analyse tout d'abord les bases de la formation
idéologique de I'lran safavide: « Cycles of Persian
Mytho-history and Abrahamic Prophecy: Locating

“Formational” Safavid Iran». Il passe en revue les
influences recues de Mésopotamie, du zoroastrisme,
du bouddhisme, de I'Inde, de I'universalisme sémite,
des cultures hellénistique et byzantine, et surtout de
la suprématie de la culture arabo-islamique (élaborée
avec une large participation des Persans), renforcée
par larrivée des Turcs et des Mongols qu'il faudra
islamiser. Lauteur retrace ensuite l'influence de la
bureaucratie: « Working with Rhetoric and Letter-
writing in Perso-Islamic History ». Les maitres en sont
les ahl al-qalam (gens de plume), experts dans la
formulation de I'adab, de I'éthique, et de la rédaction
de « miroirs des princes » (ahlaq): « Insha and Munshi:
A Discursive Form ».

Dans une bréve présentation: « The Practice of
Politics in Safavid Iran: Structure and Scope », l'auteur
nous indique qu'il se propose de retracer, essentielle-
ment sur la base de pratiques politiques, comment,
a partir des ambitions millénaristes de Sah Isma‘il

(1) «Safavid Imperial Tarassul and the Persian Insha’ Tradition »,
Studia Iranica 27, 1997, p. 173-209.

(2) «To Preserve and Protect: Husayn Va'iz-i Kashifi and Perso-
Islamic Chancellery Culture », Iranian Studies 36/4, 2003, p. 485-
507 (compte rendu de Justine Landau, in Abstracta Iranica 26,
I2003, n°201).

et de ses disciples turkmenes gizilbas, s'est produite
une légitimation du pouvoir safavide qui, malgré les
menaces internes et externes, se maintint jusqu’au
régne de Sah ‘Abbas | (1587-1629), « the most suc-
cessful ruler of the dynasty » et sous ses successeurs
jusquen 1722.

Dans le premier chapitre, « Imperializing the
Apocalypse, 1501-32 », 'auteur analyse d’abord
les circonstances familiales et politico-religieuses
aboutissant a la parousie (zuhir) de Sah Isma‘il
(1494-1524), depuis I'évolution de la tariga safavide
(sunnite, devenue shiite), ses alliances et ses luttes
contre les Aq Qoyunld, l'exil du jeune Isma‘il, entouré
de disciples, a Lahigan, sa parousie et ses vengeances
exercées sur les Sirvan Sah, meurtriers de son grand-
pere (Gunayd) et de son pére (Haydar), la conquéte
de Tabriz (1501) et la proclamation du shiisme, I'éli-
mination des derniéres résistances des Aq Qoyunli
et de Husayn Kar Kiya, un shiite zaydite (1504), sa
lutte contre les Di-l-qadr (1507), la conquéte de
I'lran jusqu’a Hérat (1510).

Dans un premier temps, la bureaucratie d'lsma‘il
était largement une continuation de celle des Aq
Qoyanla et de ses traditions turco-mongoles (p. 29).
Dans les années 1510-1520, la culture bureaucratique
timouride fut de plus en plus introduite. Mais les
bureaucrates et les “ulamd’imamites durent d'abord
lutter contre les idées « hérétiques» véhiculées par
des conteurs: le Divan de Sah Isma‘il; la littérature
épico-religieuse (Abda Muslim-nama, Muhtdr-nama,
Gunayd-nama, etc.). lls doivent donc innover:
«Heralding Noha’s Flood: Messianic and Mystical
Innovations in the Safavid Chancellery » (p. 30-46).

Cest apres la défaite de Sah Isma‘il contre les
Ottomans a Caldiran (1514) que la culture bureau-
cratique persane refait vraiment surface: « Recovery
of Persian Bureaucratic Culture and the Imperializing
of Epistolary Rhetoric, 1514-1526 » (p. 46-58). Le pres-
tige grandissant du mugtahid al-Karaki est rehaussé
par larésurgence de I'administration persane aux plus
hauts niveaux, civil (vizdrat) et religieux (sadarat),
sous l'influence de lettrés formés par I'administration
timouride. Les affaires bureaucratiques et religieuses
ne sont donc plus seulement déterminées par les
émirs qizilbas. Cela redonne de I'importance aux
élites urbaines, civiles et religieuses. Toutefois, des
qizilbas (Rumla et Samla) recoivent des postes minis-
tériels importants (p. 60). La diffusion de 'imamisme,
parmi une population majoritairement sunnite, se
poursuivit par la propagande et par la force (I'action
des « exécrateurs » patentés des premiers califes, les
tabarrd'iyan).

Sous Sah Tahmasp, «Early Years of Tahmasp
and the Persian-Turk Paradigm, 1524-32) », apres

«l'intermede » gizilbas, le ton épistolaire officiel se
|

BCAI 28 88 |
BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisToIrRe |

détache de ses «racines millénaristes ». Le bulletin
de victoire (Fath Nama) sur les Uzbeks 3 Gam (1528),
tout en mettant l'accent sur I'héroisme de I'armée
safavide, évite de présenter le shah comme un ins-
trument de justice divine, de mentionner des slogans
shiites et les rapports généalogiques (prétendus) des
Safavides avec les Ahl-i Bayt (p. 61). Bien que, apres
cette victoire, la menace uzbek ait persisté, on a pu
noter un renouveau du sentiment national iranien,
exprimé dans le Livre des Rois (le Sah Nama-i Sah
Tahmasp, richement illustré), ainsi que dans I'insd’,
avec l'exaltation de figures pré-islamiques et isla-
miques exemplaires (p. 61 sg.). Alors que la double
menace ottomane et uzbek, et diverses factions
visent a I'élimination des Safavides, la légitimation
de leur pouvoir est opérée par les munsi qui doivent
embellir leurs compositions avec des motifs venant
de diverses traditions et fonctionner de maniére
dialectique avec l'introduction de «I'identité shiite
duodécimaine » a la cour safavide (p. 66 sq.).

Le chapitre 2, « Competing Cosmologies, 1532-
1555» examine le role joué par le juriste imamite
al-Karaki (1464-1533), originaire du Gabal ‘Amil, au
Liban, introduit a la cour safavide par Sah Isma‘il:
«Invective Rethoric: al-Karaki and Models of Shi'ite
Apologetic Discourse » (p. 71-88). En 1532, Tahmasp
fait sa « public repentance » et confirme, par farman,
les pouvoirs religieux d’al-Karaki. La présence a la
cour de juristes imamites influence les compositions
épistolaires de la chancellerie et des lettres envoyées
aux souverains sunnites. C'est le cas avec la réponse
envoyée au souverain Uzbek ‘Ubayd Allah han (1532)
et surtout la « belt letter » (1552) adressée au sultan
ottoman Sulayman, « unsurpassed on many levels ».
Le ralliement aux Ottomans de Algas Mirza, frere
de Tahmasp, son invasion d’une partie de I'lran en
1548-49 et son projet de rétablir le sunnisme avaient
ébranlé la légitimité shiite. Tahmasp déplore I'occupa-
tion des lieux saints shiites de I'lrak (les ‘Atabat) par
les Ottomans qu'il voue aux gémonies. Les insultes
sont suivies de violentes diatribes tirées d’'un corpus
d’écrits apologétiques shiites (p. 79 sq.).

Toutefois, depuis des siécles, I'administration
persane (le Ddr al-in$a’) était le domaine des scribes
(munsi). La stricte orthodoxie d’al-Karaki fut donc
concurrencée par l'influence de dignitaires issus de
I'administration: « Qadi-yi Gahan Qazvini and the

“Men of the Pen”» (p. 88-95). Qadi-yi Gahan, éléve
du grand philosophe Galal al-Din Davani, avait étu-
dié I'insa’. Parvenu au poste de vakil (vice roi ou vice
gérant) et de vizir, il se révéla tout particulierement
fin diplomate dans la formulation des correspon-
dances royales avec le doge de Venise (pour une
alliance contre les Ottomans qui n‘aboutit pas) et

avec Humayun, le souverain moghol réfugié a la
|

cour de Tahmasp (p. 88 sq.) Suspecté de sunnisme,
Qadi-yi Gahan était un religieux modéré, ne reflé-
tant pas I'atmosphére shiite inculquée par al-Karaki.
Il maintenait des contacts avec les milieux soufis
qui jouerent un role dans la formulation de I'insa’:
«Mystical Impulses and the Safavid Insha Tradition »
(p. 95-103). Influente dans la chancellerie sous Sah
Isma“l, la tariga Narbahsiyya reprit de 'importance
sous Tahmasp, notamment avec le traité d'insa’, de
formulation shiite, de Muhammad al-Husayni b. Nasir
al-Haqq Nurbahsi, intitulé Insa’-yi “Alamara: « L'insa’
du Décorateur du monde » (titre du souverain safa-
vide). Trés peu connu, cet ouvrage didactique est ici
analysé: exaltation des personnages et des valeurs
shiites, valorisation de I'lran pré-islamique selon
I'éthos shiite, rétrospective historique de I'insa’ (tarig-i
insa’, terminologie soufie), avec les grands maitres
du passé, l'art et les formulations, etc. Avec I'analyse
de cette rhétorique, 'auteur examine aussi l'art des
mu‘amma (énigmes, rébus), popularisé sous les
Timourides, des chronogrammes et autres fioritures
de langage de la chancellerie.

La « belt letter » de Tahmasp a Sulayman (1554),
écrite quelques mois apreés la mort de Qadi-yi Gahan,
fut suivie de la paix d’Amasya (mai 1555). A partir
de cette date, avec l'arrivée croissante de ‘ulama
shiites de pays arabes et la lutte contre les soufis, qui
entrainera émigration des Nuqtawiyya vers l'est, des
changements se produisirent dans la chancellerie. La
question de la légitimité du pouvoir durant l'occul-
tation de I'lmam caché était débattue. Bénéficiant
de l'aura que lui avait conférée al-Karaki, Tahmasp
possédait la stature du « souverain juste » (al-sultan
al-“adil). En fait, dans le monde perso-islamique, la
légitimité politique était vue en terme de royauté,
d’empire, d’absolutisme. Mais malgré I'entente sou-
haitée par Qadi-yi Gahan avec al-Karaki et sa coterie,
les philosophes de Shiraz et d'autres «aristocrates
persans », également influents et opposés a l'osou-
lisme, rejetaient le leadership d’al-Karaki (p. 102 sq.).

Le chapitre 3, «Second Repentance, 1555-76 »,
analyse notamment les changements intervenus
dans la chancellerie apres la décision de Tahmasp de
transférer sa capitale Tabriz (marquée par la domi-
nation turco-mongole et par la menace ottomane)
a Qazvin: «Reorientation to Qazvin and the East».
Ce changement s'accompagna de la venue a la cour
safavide de saddt, dont les Mar'asi du Mazandaran
qui deviennent influents: «the rise of the sayyids
class» (p. 120). Le contexte est celui du «second re-
pentir». Tahmasp réactualise ses décrets concernant
diverses prohibitions promulguées auparavant sous
I'influence d’al-Karaki. Avec la fuite des élites vers
I'lnde, la chancellerie persane se dégrade. En construi-

sant a Qazvin le complexe palatial de Sa‘adat abad,
|

BCAI 28

BCAIl en ligne

89

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisToIrRe |

Tahmasp rivalise avec Sulayman qui vient de faire
construire I'imposant Masgid Sulaymaniyya (1556).
En complimentant Sulayman pour cette réalisation,
Tahmasp insiste sur le rang du Sultan, comparable a
celui de souverains antiques, et surtout a Salomon,
roi bétisseur, juge et prophete (p. 113-115).

La figure mythique de Salomon est particuliere-

ment exaltée dans les documents de chancellerie. Ces
“Solomonic Tropes” (p. 120-137) se développent avec
la guerre entre Sulayman et son fils Bayazid, réfugié a
la cour de Tahmasp, avec la mort de Sulayman (1566)
et I'accession de son fils Salim Il. Laccueil réservé par
Tahmasp a Bayazid, avec force prosélytisme shiite, est
comparé a celui accordé au fugitif Humaytn en 1544.
Lincident diplomatique de 1569-61 entraine un im-
portant échange de lettres mettant en ceuvre les plus
belles fleurs de rhétorique (p. 125 sq.). Un splendide
Sah Nama, richement illustré, est offert par Tahmasp
a Salim I1. Les circonstances de la réalisation de cet
ouvrage exceptionnel, abondamment décrit, sont
rappelées dans la lettre de condoléances (p. 128 sq.).

La place éminente accordée a la chancellerie par
le grand lettré (historien, poeéte, rhéteur) ‘Abdi Beg
Sirazi est particuliérement soulignée: « Polychroma-
tic Impulses: ‘Abdi Beg Shirazi and the chancellery »
(p.- 137-144). Faisant preuve d’imagination et d'a-
propos, ‘Abdi Beg méle habilement arabe, persan et
turc dans ses compositions en « macaronic verse ».
Son action ala chancellerie représente « en beaucoup
de facons la culmination de plus de trois décennies
de changements et de réalignements au sein de la
structure gouvernementale safavide ».

Le chapitre 4, « Rex Redux, 1576-1598 », concerne
I'intermeéde entre la fin du regne de Tahmasp (1576)
et la prise du pouvoir par “Abbas | (1588-1629), gé-
néralement considéré comme une période troublée
par des crises et par la faiblesse du pouvoir. Il analyse
d’abord le regne tres controversé d’Isma‘il Il: « Shah
Isma’il II's Challenge to the Hierocrats» (p. 155-58).
Ce court regne (1576-78) est essentiellement carac-
térisé par une politique de retour au sunnisme et par
le délire paranoiaque du shah, qui lui fit massacrer la
plupart des membres de la famille royale, compor-
tement étrange parfois attribué a son incarcération
depuis 1556. Désireux de mettre un terme aux
désordres de dix jours d'interrégne et de l'assassinat
de Haydar Mirza (mai 1576), il ne sort de sa prison
de Qahgaha qu'apres l'¢limination de ses opposants
par ses partisans. Il met un frein a I'influence du chef
qgizilbas Husayn Quli Rumld en se posant comme
mursid-i kamil (maitre spirituel parfait). Il inaugure
son regne par la mise en construction d'édifices a
Qazvin et par la promotion, comme sadr, de Mirza
Mahdim Qazvini, petit-fils de Qadi-yi Gahan, un

sunnite zélé. Il était surtout opposé aux imamites
|

de la famille d’al-Karaki qui avalisaient les rituels
d’exécration shiites. Sa décision de faire frapper sa
monnaie inaugurale portant une formule a la gloire
de I'lmam ‘Ali et de sa famille a pu faire penser qu'il
pratiquait un philo-alidisme modéré (sans toutefois
étre une preuve d'adhésion au shiime: opinion de
Walther Hinz critiquée par l'auteur, p. 153).

Pour illustrer la continuité dans les « sensibilités »
administratives, I'auteur analyse deux documents de
chancellerie peu connus. Le premier est un décret
(dastur) concernant I'appointement de Mirza Salman
Gabiri au grand vizirat (vizdrat-i divan-i a’la). Le se-
cond concerne Mirza Sukr Allah Isfahani, rétrogradé
du poste de vizir a celui de mustawfi al-mamalik
(p- 153-156). Dans sa correspondance diplomatique,
Isma‘il Il fait allusion a son grand ancétre Isma‘il I.
La rédaction de cette correspondance est fortement
influencée par I'héritage timouride. Souvent mal
percu et considéré comme le début de la «seconde
guerre civile», le regne d'lsma‘l Il «établit une dy-
namique qui caractérisa la politique de la cour et de
la chancellerie safavides pendant les deux décennies
suivantes» (p. 158).

Dans la section intitulée: « The Emergence of a
New Esprit de Corps under Khudabandah » (p. 158-
176), l'auteur examine le regne de Muhammad
Hudanbanda (1578-88), souvent vilipendé, a l'instar
de celui d'Isma‘il Il, dans les sources persanes (les
chroniques commanditées sous ‘Abbas I) et dans
les travaux de Hans Roemer ici critiqués. La réha-
bilitation de ce souverain, qui avait échappé aux
massacres d’lsma‘l ll, porte d’abord sur son action
dans ses gouvernorats a Hérat (il rend son aspect
impérial a cette ancienne capitale timouride) et a Shi-
raz, accompagné de sa suite a Hérat. Il dut affronter
I'influence des femmes du harem, les rivalités entre
les gizilbas et des éléments géorgiens et circassiens,
les attaques des Ottomans. Il fit confiance a ses secré-
taires et administrateurs, avec lesquels il entretenait
des relations depuis trente ans. En retracant le role
joué par des individus de premier plan, I'auteur note
«une continuité remarquable entre les administra-
tions qui se sont matérialisées sous les régnes de Sah
Tahmasp, Sah Isma'il Il et Khudabandah ». Beaucoup
de personnages éminents (lettrés, administrateurs,
historiens), qui servirent plus tard sous ‘Abbas |, ont
recu leur éducation, leur formation et leurs premiéres
expériences entre 1570 et 1580 (p. 164 sq.).

L'auteur analyse ensuite les pratiques gouverne-
mentales durant les dix premiéres années du regne
de Sah ‘Abbas |: «Narrating and Mapping a New
Safavid Dominion, 1588-98 ». Ayant pu, comme
son peére, échapper aux massacres de la «seconde
guerre civile», ‘Abbas | établit son «formidable

dominion» durant ces dix premiéres années. Bien
|

| BCAI 28 S0
BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HisTolre

que se présentant comme un empereur infaillible,
il gouvernait avec pragmatisme, les mécanismes
du pouvoir étatique étant guidés par un principe
de négociation de sa distribution entre les Persans,
les Turkmeénes, les nobles arabes, les Caucasiens, les
notables, les juristes (p. 177, citant Matthee).

Deés le début, ‘Abbas | exerca le pouvoir de
maniere itinérante, une caractéristique du régne
clairement destinée a manifester publiquement son
statut de souverain d’'un Etat nouvellement cen-
tralisé (p. 179, citant Melvillle). Pour réaliser I'unité
territoriale, ‘Abbas | dut reconquérir les territoires
perdus sur les Uzbeks et les Ottomans et imposer son
controdle sur le Gilan. Passant sur ces événements bien
connus, l'auteur examine les nouvelles mesures prises
par ‘Abbas | pour rénover le style et les techniques
administratives. Ces réformes furent confiées a Hatim
Beg Urdiibadi. La chancellerie fut dépouillée de toute
forme d'autonomie. Dans un souci de standardisation,
Hatim Beg s'efforca d'utiliser les manuels de formu-
laires administratifs tels que le Mahzan al-insa’. Tout
en voulant caractériser son regne, "Abbas | regardait
vers la dynastie timouride comme modéle exem-
plaire, comme le montre I'historiographie safavide
(l'auteur cite Sholeh Quinn et Maria Szuppe). Cela
I'inspirait, tant sur le plan des rapports avec la reli-
gion que pour l'exercice du pouvoir civil et religieux
par un souverain de droit divin, ce second point
s'appliquant parfaitement a sa politique absolutiste
et centralisatrice. Ce modele timouride « partageait
une évidente complémentarité avec les conceptions
shiites de I'imamat» (p. 196 sq.).

Dans sa conclusion, l'auteur se référe a l'ouvrage
de Brinkley Messick ) et retrace son applicabilité a
I'histoire de I'lran safavide. Il souligne I'importance
de la poésie et de la rhétorique dans la chancellerie
et dans 'historiographie, trop souvent négligée par
les chercheurs occidentaux. Il rappelle aussi I'im-
portance de la culture de la chancellerie, qui s'est
développée dans un monde multi-culturel (arabo-
persan et turco-mongol), dont hérita I'lran safavide.

Cet important ouvrage nous présente la vue la
plus complete sur les pratiques politiques de I'lran
safavide au xvi¢siecle et sur leur évolution jusqu’au
début du régne de Sah ‘Abbas I. Pourvu d’une riche
culture littéraire et historique, Colin Mitchell dé-
montre sa remarquable maitrise du persan, ce qui lui
permet d'entrer dans les finesses du langage diploma-
tique et de fournir des analyses textuelles vraiment

(3) The Calligraphic State: Textual Domination and History in a

Muslim Society, Berkeley, 1992.
|

pénétrantes (cf. I'appréciation de Sholeh Quinn, en
quatrieme de couverture). Cette importante étude
éclaire d’'un jour nouveau certains aspects obscurs
ou peu connus de I'histoire safavide. Elle fera date
dans le renouveau des études safavides.

Jean Calmard
CNRS - Paris

BCAI 28 =]

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

