
	 BCAI 28	 88

III. Histoire

Mitchell Colin P.�, 
The Practice of Politics in Safavid Iran.  
Power, Religion and Rhetoric.

London-New York, I.B. Tauris,  
2012 (2009 1re éd.), 292 p. 
ISBN : 978-1780760964

Cet important ouvrage s’inscrit dans le renou-
veau des études safavides depuis les années 1980. 
L’auteur nous fournit ici une version élargie de sa 
thèse (The Sword and the Pen: Diplomacy in Early 
Safavid Iran, 1501-1555, Phd Dissertation, University 
of Toronto, 2002). Il se fonde aussi sur ses études sur 
l’art de la rédaction de documents de chancellerie 
(inšā’), dont celles portant sur l’inšā’ safavide (1) et 
sur le Maḫzan al-inšā’ (Trésor de l’épistolographie) 
de Kāšifī (2). Son article récent « Ṭahmāsp I » dans 
l’Encyclopaedia Iranica (online) est remarquable. 
L’auteur a pu aussi effectuer des recherches à l’Institut 
Français de Recherche en Iran, à Téhéran et à Paris. Il 
collabore régulièrement, par ses comptes rendus, à 
Studia Iranica et à Abstracta Iranica.

Sa présente étude porte exclusivement sur l’his-
toire de l’Iran safavide au xvie siècle, période dont 
il maîtrise bien les sources. Dans son Introduction, 
il analyse tout d’abord les bases de la formation 
idéologique de l’Iran safavide : « Cycles of Persian 
Mytho-history and Abrahamic Prophecy: Locating 

“Formational” Safavid Iran ». Il passe en revue les 
influences reçues de Mésopotamie, du zoroastrisme, 
du bouddhisme, de l’Inde, de l’universalisme sémite, 
des cultures hellénistique et byzantine, et surtout de 
la suprématie de la culture arabo-islamique (élaborée 
avec une large participation des Persans), renforcée 
par l’arrivée des Turcs et des Mongols qu’il faudra 
islamiser. L’auteur retrace ensuite l’influence de la 
bureaucratie : « Working with Rhetoric and Letter-
writing in Perso-Islamic History ». Les maîtres en sont 
les ahl al-qalam (gens de plume), experts dans la 
formulation de l’adab, de l’éthique, et de la rédaction 
de « miroirs des princes » (aḫlāq) : « Inshā and Munshī: 
A Discursive Form ».

Dans une brève présentation : « The Practice of 
Politics in Safavid Iran: Structure and Scope », l’auteur 
nous indique qu’il se propose de retracer, essentielle-
ment sur la base de pratiques politiques, comment, 
à partir des ambitions millénaristes de Šāh Ismāʿīl 

(1)  « Safavid Imperial Tarassul and the Persian Insha’ Tradition », 
Studia Iranica 27, 1997, p. 173-209.
(2)  « To Preserve and Protect: Husayn Va’iz-i Kashifi and Perso-
Islamic Chancellery Culture », Iranian Studies 36/4, 2003, p. 485-
507 (compte rendu de Justine Landau, in Abstracta Iranica 26, 
2003, nº 201).

et de ses disciples turkmènes qizilbāš, s’est produite 
une légitimation du pouvoir safavide qui, malgré les 
menaces internes et externes, se maintint jusqu’au 
règne de Šāh ʿAbbās I (1587-1629), « the most suc-
cessful ruler of the dynasty » et sous ses successeurs 
jusqu’en 1722.

Dans le premier chapitre, « Imperializing the 
Apocalypse, 1501-32 », l’auteur analyse d’abord 
les circonstances familiales et politico-religieuses 
aboutissant à la parousie (ẓuhūr) de Šāh Ismāʿīl 
(1494-1524), depuis l’évolution de la ṭarīqa safavide 
(sunnite, devenue shiite), ses alliances et ses luttes 
contre les Āq Qoyūnlū, l’exil du jeune Ismāʿīl, entouré 
de disciples, à Lāhiğān, sa parousie et ses vengeances 
exercées sur les Širvān Šāh, meurtriers de son grand-
père (Ǧunayd) et de son père (Ḥaydar), la conquête 
de Tabriz (1501) et la proclamation du shiisme, l’éli-
mination des dernières résistances des Āq Qoyūnlū 
et de Ḥusayn Kār Kiyā, un shiite zaydite (1504), sa 
lutte contre les Ḏū-l-qadr (1507), la conquête de 
l’Iran jusqu’à Hérat (1510).

Dans un premier temps, la bureaucratie d’Ismāʿīl 
était largement une continuation de celle des Āq 
Qoyūnlū et de ses traditions turco-mongoles (p. 29). 
Dans les années 1510-1520,  la culture bureaucratique 
timouride fut de plus en plus introduite. Mais les 
bureaucrates et les ʿ ulamā’ imamites durent d’abord 
lutter contre les idées « hérétiques » véhiculées par 
des conteurs : le Divan de Šāh Ismāʿīl ; la littérature 
épico-religieuse (Abū Muslim-nāma, Muḫtār-nāma, 
Ǧunayd-nāma, etc.). Ils doivent donc innover : 
« Heralding Noha’s Flood: Messianic and Mystical 
Innovations in the Safavid Chancellery » (p. 30-46).

C’est après la défaite de Šāh Ismāʿīl contre les 
Ottomans à Čaldiran (1514) que la culture bureau-
cratique persane refait vraiment surface : « Recovery 
of Persian Bureaucratic Culture and the Imperializing 
of Epistolary Rhetoric, 1514-1526 » (p. 46-58). Le pres-
tige grandissant du muğtahid al-Karakī est rehaussé 
par la résurgence de l’administration persane aux plus 
hauts niveaux, civil (vizārat) et religieux (ṣadārat), 
sous l’influence de lettrés formés par l’administration 
timouride. Les affaires bureaucratiques et religieuses 
ne sont donc plus seulement déterminées par les 
émirs qizilbāš. Cela redonne de l’importance aux 
élites urbaines, civiles et religieuses. Toutefois, des 
qizilbāš (Rumlū et Šāmlū) reçoivent des postes minis-
tériels importants (p. 60). La diffusion de l’imamisme, 
parmi une population majoritairement sunnite, se 
poursuivit par la propagande et par la force (l’action 
des « exécrateurs » patentés des premiers califes, les 
tabarrā’iyān).

Sous Šāh Ṭahmasp, « Early Years of Ṭahmāsp 
and the Persian-Turk Paradigm, 1524-32) », après 
« l’intermède » qizilbāš, le ton épistolaire officiel se 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 89

III. Histoire

détache de ses « racines millénaristes ». Le bulletin 
de victoire (Fatḥ Nāma) sur les Uzbeks à Ǧām (1528), 
tout en mettant l’accent sur l’héroïsme de l’armée 
safavide, évite de présenter le shah comme un ins-
trument de justice divine, de mentionner des slogans 
shiites et les rapports généalogiques (prétendus) des 
Safavides avec les Ahl-i Bayt (p. 61). Bien que, après 
cette victoire, la menace uzbek ait persisté, on a pu 
noter un renouveau du sentiment national iranien, 
exprimé dans le Livre des Rois (le Šāh Nama-i Šāh 
Ṭahmāsp, richement illustré), ainsi que dans l’inšā’, 
avec l’exaltation de figures pré-islamiques et isla-
miques exemplaires (p. 61 sq.). Alors que la double 
menace ottomane et uzbek, et diverses factions 
visent à l’élimination des Safavides, la légitimation 
de leur pouvoir est opérée par les munšī qui doivent 
embellir leurs compositions avec des motifs venant 
de diverses traditions et fonctionner de manière 
dialectique avec l’introduction de « l’identité shiite 
duodécimaine » à la cour safavide (p. 66 sq.).

Le chapitre 2, « Competing Cosmologies, 1532-
1555 » examine le rôle joué par le juriste imamite 
al-Karakī (1464-1533), originaire du Ǧabal ʿĀmil, au 
Liban, introduit à la cour safavide par Šāh Ismāʿīl : 
« Invective Rethoric: al-Karakī and Models of Shi’ite 
Apologetic Discourse » (p. 71-88). En 1532, Ṭahmāsp 
fait sa « public repentance » et confirme, par farmān, 
les pouvoirs religieux d’al-Karakī. La présence à la 
cour de juristes imamites influence les compositions 
épistolaires de la chancellerie et des lettres envoyées 
aux souverains sunnites. C’est le cas avec la réponse 
envoyée au souverain Uzbek ʿ Ubayd Allāh ḫān (1532) 
et surtout la « belt letter » (1552) adressée au sultan 
ottoman Sulaymān, « unsurpassed on many levels ». 
Le ralliement aux Ottomans de Alqāṣ Mirzā, frère 
de Ṭahmāsp, son invasion d’une partie de l’Iran en 
1548-49 et son projet de rétablir le sunnisme avaient 
ébranlé la légitimité shiite. Ṭahmāsp déplore l’occupa-
tion des lieux saints shiites de l’Irak (les ʿAtabat) par 
les Ottomans qu’il voue aux gémonies. Les insultes 
sont suivies de violentes diatribes tirées d’un corpus 
d’écrits apologétiques shiites (p. 79 sq.).

Toutefois, depuis des siècles, l’administration  
persane (le Dār al-inšā’) était le domaine des scribes 
(munšī). La stricte orthodoxie d’al-Karakī fut donc 
concurrencée par l’influence de dignitaires issus de 
l’administration : « Qāḍī-yi Ǧahān Qazvīnī and the 

“Men of the Pen” » (p. 88-95). Qāḍī-yi Ǧahān, élève 
du grand philosophe Ǧalāl al-Dīn Davānī, avait étu-
dié l’inšā’. Parvenu au poste de vakīl (vice roi ou vice 
gérant) et de vizir, il se révéla tout particulièrement 
fin diplomate dans la formulation des correspon-
dances royales avec le doge de Venise (pour une 
alliance contre les Ottomans qui n’aboutit pas) et 
avec Humāyūn, le souverain moghol réfugié à la 

cour de Ṭahmāsp (p. 88 sq.) Suspecté de sunnisme, 
Qāḍī-yi Ǧahān était un religieux modéré, ne reflé-
tant pas l’atmosphère shiite inculquée par al-Karakī. 
Il maintenait des contacts avec les milieux soufis 
qui jouèrent un rôle dans la formulation de l’inšā’ : 
« Mystical Impulses and the Safavid Inshā Tradition » 
(p. 95-103). Influente dans la chancellerie sous Šāh 
Ismāʿīl, la ṭarīqā Nūrbaḫšiyya reprit de l’importance 
sous Ṭahmāsp, notamment avec le traité d’inšā’, de 
formulation shiite, de Muḥammad al-Ḥusaynī b. Nāṣir 
al-Ḥaqq Nurbaḫšī, intitulé Inšā’-yi ʿ Ālamārā : « L’inšā’ 
du Décorateur du monde » (titre du souverain safa-
vide). Très peu connu, cet ouvrage didactique est ici 
analysé : exaltation des personnages et des valeurs 
shiites, valorisation de l’Iran pré-islamique selon 
l’éthos shiite, rétrospective historique de l’inšā’ (tariq-i 
inšā’, terminologie soufie), avec les grands maîtres 
du passé, l’art et les formulations, etc. Avec l’analyse 
de cette rhétorique, l’auteur examine aussi l’art des 
muʿammā (énigmes, rébus), popularisé sous les 
Timourides, des chronogrammes et autres fioritures 
de langage de la chancellerie.

La « belt letter » de Ṭahmāsp à Sulaymān (1554), 
écrite quelques mois après la mort de Qāḍī-yi Ǧahān, 
fut suivie de la paix d’Amasya (mai 1555). À partir 
de cette date, avec l’arrivée croissante de ʿulamā 
shiites de pays arabes et la lutte contre les soufis, qui 
entraînera  l’émigration des Nuqtawiyya vers l’est, des 
changements se produisirent dans la chancellerie. La 
question de la légitimité du pouvoir durant l’occul-
tation de l’Imam caché était débattue. Bénéficiant 
de l’aura que lui avait conférée al-Karakī, Ṭahmāsp 
possédait la stature du « souverain juste » (al-sulṭān 
al-ʿādil). En fait, dans le monde perso-islamique, la 
légitimité politique était vue en terme de royauté, 
d’empire, d’absolutisme. Mais malgré l’entente sou-
haitée par Qāḍī-yi Ǧahān avec al-Karakī et sa coterie, 
les philosophes de Shiraz et d’autres « aristocrates 
persans », également influents et opposés à l’osou-
lisme, rejetaient le leadership d’al-Karakī (p. 102 sq.).

Le chapitre 3, « Second Repentance, 1555-76 », 
analyse notamment les changements intervenus 
dans la chancellerie après la décision de Ṭahmāsp de 
transférer sa capitale Tabriz (marquée par la domi-
nation turco-mongole et par la menace ottomane) 
à Qazvin : « Reorientation to Qazvīn and the East ». 
Ce changement s’accompagna de la venue à la cour 
safavide de sādāt, dont les Mar’ašī du Mazandarān 
qui deviennent influents : « the rise of the sayyids 
class » (p. 120). Le contexte est celui du « second re-
pentir ». Ṭahmāsp réactualise ses décrets concernant 
diverses prohibitions promulguées auparavant sous 
l’influence d’al-Karakī. Avec la fuite des élites vers 
l’Inde, la chancellerie persane se dégrade. En construi-
sant à Qazvin le complexe palatial de Saʿādat ābād, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 90

III. Histoire

Ṭahmāsp rivalise avec Sulaymān qui vient de faire 
construire l’imposant Masğid Sulaymāniyya (1556). 
En complimentant Sulaymān pour cette réalisation, 
Ṭahmāsp insiste sur le rang du Sultan, comparable à 
celui de souverains antiques, et surtout à Salomon, 
roi bâtisseur, juge et prophète (p. 113-115).

La figure mythique de Salomon est particulière-
ment exaltée dans les documents de chancellerie. Ces 

“Solomonic Tropes” (p. 120-137) se développent avec 
la guerre entre Sulaymān et son fils Bāyazīd, réfugié à 
la cour de Ṭahmāsp, avec la mort de Sulaymān (1566) 
et l’accession de son fils Salīm II. L’accueil réservé par 
Ṭahmāsp à Bāyazīd, avec force prosélytisme shiite, est 
comparé à celui accordé au fugitif Humāyūn en 1544. 
L’incident diplomatique de 1569-61 entraîne un im-
portant échange de lettres mettant en œuvre les plus 
belles fleurs de rhétorique (p. 125 sq.). Un splendide 
Šāh Nāma, richement illustré, est offert par Ṭahmāsp 
à Salīm II. Les circonstances de la réalisation de cet 
ouvrage exceptionnel, abondamment décrit, sont 
rappelées dans la lettre de condoléances (p. 128 sq.).

La place éminente accordée à la chancellerie par 
le grand lettré (historien, poète, rhéteur) ʿAbdī Beg 
Šīrazī est particulièrement soulignée : « Polychroma-
tic Impulses: ʿAbdī Beg Shirāzī and the chancellery » 
(p. 137-144). Faisant preuve d’imagination et d’à-
propos, ʿAbdī Beg mêle habilement arabe, persan et 
turc dans ses compositions en « macaronic verse ». 
Son action à la chancellerie représente « en beaucoup 
de façons la culmination de plus de trois décennies 
de changements et de réalignements au sein de la 
structure gouvernementale safavide ».

Le chapitre 4, « Rex Redux, 1576-1598 », concerne 
l’intermède entre la fin du règne de Ṭahmāsp (1576) 
et la prise du pouvoir par ʿAbbās I (1588-1629), gé-
néralement considéré comme une période troublée 
par des crises et par la faiblesse du pouvoir. Il analyse 
d’abord le règne très controversé d’Ismāʿīl II : « Shāh 
Ismā’īl II’s Challenge to the Hierocrats » (p. 155-58). 
Ce court règne (1576-78) est essentiellement carac-
térisé par une politique de retour au sunnisme et par 
le délire paranoïaque du shah, qui lui fit massacrer la 
plupart des membres de la famille royale, compor-
tement étrange parfois attribué à son incarcération 
depuis 1556. Désireux de mettre un terme aux 
désordres de dix jours d’interrègne et de l’assassinat 
de Ḥaydar Mīrzā (mai 1576), il ne sort de sa prison 
de Qahqaha qu’après l’élimination de ses opposants 
par ses partisans. Il met un frein à l’influence du chef 
qizilbāš Ḥusayn Qulī Rumlū en se posant comme 
muršid-i kāmil (maître spirituel parfait). Il inaugure 
son règne par la mise en construction d’édifices à 
Qazvin et par la promotion, comme ṣadr, de Mīrzā 
Maḫdūm Qazvīnī, petit-fils de Qaḍī-yi Ǧahān, un 
sunnite zélé. Il était surtout opposé aux imamites 

de la famille d’al-Karakī qui avalisaient les rituels 
d’exécration shiites. Sa décision de faire frapper sa 
monnaie inaugurale portant une formule à la gloire 
de l’Imām ʿAlī et de sa famille a pu faire penser qu’il 
pratiquait un philo-alidisme modéré (sans toutefois 
être une preuve d’adhésion au shiime : opinion de 
Walther Hinz critiquée par l’auteur, p. 153).

Pour illustrer la continuité dans les « sensibilités » 
administratives, l’auteur analyse deux documents de 
chancellerie peu connus. Le premier est un décret 
(dastur) concernant l’appointement de Mīrzā Salmān 
Ǧābīrī au grand vizirat (vizārat-i divān-i aʿlā). Le se-
cond concerne Mīrzā Šukr Allāh Iṣfahānī, rétrogradé 
du poste de vizir à celui de mustawfī al-mamālik 
(p. 153-156). Dans sa correspondance diplomatique, 
Ismāʿīl II fait allusion à son grand ancêtre Ismāʿīl I. 
La rédaction de cette correspondance est fortement 
influencée par l’héritage timouride. Souvent mal 
perçu et considéré comme le début de la « seconde 
guerre civile », le règne d’Ismāʿīl II « établit une dy-
namique qui caractérisa la politique de la cour et de 
la chancellerie safavides pendant les deux décennies 
suivantes » (p. 158).

Dans la section intitulée : « The Emergence of a 
New Esprit de Corps under Khudābandah » (p. 158-
176), l’auteur examine le règne de Muḥammad 
Ḫudānbanda (1578-88), souvent vilipendé, à l’instar 
de celui d’Ismāʿīl II, dans les sources persanes (les 
chroniques commanditées sous ʿAbbās I) et dans 
les travaux de Hans Roemer ici critiqués. La réha-
bilitation de ce souverain, qui avait échappé aux 
massacres d’Ismāʿīl II, porte d’abord sur son action 
dans ses gouvernorats à Hérat (il rend son aspect 
impérial à cette ancienne capitale timouride) et à Shi-
raz, accompagné de sa suite à Hérat. Il dut affronter 
l’influence des femmes du harem, les rivalités entre 
les qizilbāš et des éléments géorgiens et circassiens, 
les attaques des Ottomans. Il fit confiance à ses secré-
taires et administrateurs, avec lesquels il entretenait 
des relations depuis trente ans. En retraçant le rôle 
joué par des individus de premier plan, l’auteur note 
« une continuité remarquable entre les administra-
tions qui se sont matérialisées sous les règnes de Šāh 
Ṭahmāsp, Šāh Ismā’īl II et Khudābandah ». Beaucoup 
de personnages éminents (lettrés, administrateurs, 
historiens), qui servirent plus tard sous ʿ Abbās I, ont 
reçu leur éducation, leur formation et leurs premières 
expériences entre 1570 et 1580 (p. 164 sq.).

L’auteur analyse ensuite les pratiques gouverne-
mentales durant les dix premières années du règne 
de Šāh ʿAbbās I : « Narrating and Mapping a New 
Safavid Dominion, 1588-98 ». Ayant pu, comme 
son père, échapper aux massacres de la « seconde 
guerre civile », ʿAbbās I établit son « formidable 
dominion » durant ces dix premières années. Bien 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 28	 91

III. Histoire

que se présentant comme un empereur infaillible, 
il gouvernait avec pragmatisme, les mécanismes 
du pouvoir étatique étant guidés par un principe 
de négociation de sa distribution entre les Persans, 
les Turkmènes, les nobles arabes, les Caucasiens, les 
notables, les juristes (p. 177, citant Matthee).

Dès le début, ʿAbbās I exerça le pouvoir de 
manière itinérante, une caractéristique du règne 
clairement destinée à manifester publiquement son 
statut de souverain d’un État nouvellement cen-
tralisé (p. 179, citant Melvillle). Pour réaliser l’unité 
territoriale, ʿAbbās I dut reconquérir les territoires 
perdus sur les Uzbeks et les Ottomans et imposer son 
contrôle sur le Gilān. Passant sur ces événements bien 
connus, l’auteur examine les nouvelles mesures prises 
par ʿAbbās I pour rénover le style et les techniques 
administratives. Ces réformes furent confiées à Ḥātim 
Beg Urdūbādī. La chancellerie fut dépouillée de toute 
forme d’autonomie. Dans un souci de standardisation, 
Ḥātim Beg s’efforça d’utiliser les manuels de formu-
laires administratifs tels que le Maḫzan al-inšā’. Tout 
en voulant caractériser son règne, ʿ Abbās I regardait 
vers la dynastie timouride comme modèle exem-
plaire, comme le montre l’historiographie safavide 
(l’auteur cite Sholeh Quinn et Maria Szuppe). Cela 
l’inspirait, tant sur le plan des rapports avec la reli-
gion que pour l’exercice du pouvoir civil et religieux 
par un souverain de droit divin, ce second point 
s’appliquant parfaitement à sa politique absolutiste 
et centralisatrice. Ce modèle timouride « partageait 
une évidente complémentarité avec les conceptions 
shiites de l’imamat » (p. 196 sq.).

Dans sa conclusion, l’auteur se réfère à l’ouvrage 
de Brinkley Messick (3) et retrace son applicabilité à 
l’histoire de l’Iran safavide. Il souligne l’importance 
de la poésie et de la rhétorique dans la chancellerie 
et dans l’historiographie, trop souvent négligée par 
les chercheurs occidentaux. Il rappelle aussi l’im-
portance de la culture de la chancellerie, qui s’est 
développée dans un monde multi-culturel (arabo-
persan et turco-mongol), dont hérita l’Iran safavide.

Cet important ouvrage nous présente la vue la 
plus complète sur les pratiques politiques de l’Iran 
safavide au xvie siècle et sur leur évolution jusqu’au 
début du règne de Šāh ʿAbbās I. Pourvu d’une riche 
culture littéraire et historique, Colin Mitchell dé-
montre sa remarquable maîtrise du persan, ce qui lui 
permet d’entrer dans les finesses du langage diploma-
tique et de fournir des analyses textuelles vraiment 

(3)  The Calligraphic State: Textual Domination and History in a 
Muslim Society, Berkeley, 1992.

pénétrantes (cf. l’appréciation de Sholeh Quinn, en 
quatrième de couverture). Cette importante étude 
éclaire d’un jour nouveau certains aspects obscurs 
ou peu connus de l’histoire safavide. Elle fera date 
dans le renouveau des études safavides.

Jean Calmard 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 28 (2013) Mitchell Colin P.: The Practice of Politics in Safavid Iran. Power, Religion and Rhetoric., recensé par Jean Calmard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

